
10 mm

150 mm150 mm

15 mm
10 mm11 mm

PB CPI / gapp: 150 x 225 mm
Druck: xx

12 mm

10 mm

22
5 

m
m

ISBN 978-3-290-18592-3

  Reinhold BernhardtReinhold Bernhardt

Die Erfahrung 
       des Tragischen

Tragödien – Philosophie – TheologieTragödien – Philosophie – Theologie

D
ie

 E
rf

ah
ru

ng
 d

es
 T

ra
gi

sc
he

n	
R

ei
nh

ol
d 

B
er

nh
ar

dtText Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text 
Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text 
Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text Text

Die



Reinhold Bernhardt 
Die Erfahrung des Tragischen 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

   





Reinhold Bernhardt 

Die Erfahrung des Tragischen 
 
Tragödien – Philosophie – Theologie 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

  Theologischer Verlag Zürich  



 
 
 
 
 
 
 
Der Theologische Verlag Zürich wird vom Bundesamt für Kultur für die 
Jahre 2026–2028 mit einem Strukturbeitrag unterstützt. 
 
Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im 
Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar. 

Umschlaggestaltung: Simone Ackermann, Zürich 
Unter Verwendung des Bilds «Abstract Head, Tragic» von Alexej von 
Jawlensky, Wikimedia Commons 

Druck: gapp print, Wangen im Allgäu 

ISBN 978-3-290-18592-3 (Print) 
ISBN 978-3-290-18593-0 (E-Book: PDF) 
 
DOI: https://doi.org/10.34313/978-3-290-18593-0 
 
 2026 Theologischer Verlag Zürich 
www.tvz-verlag.ch 
 

 
Creative Commons 4.0 International 

 
Hersteller: 
TVZ Theologischer Verlag Zürich AG, Schaffhauserstr. 316, CH-8050 Zürich 
info@tvz-verlag.ch 
 
Verantwortlicher in der EU gemäß GPSR: 
Brockhaus Kommissionsgeschäft GmbH, Kreidlerstr. 9, D-70806 Kornwestheim 
info@brocom.de 
 
Weitere Informationen bezüglich Produktsicherheit finden Sie unter: www.tvz-verlag.ch/produktsicherheit 



 

Inhalt 

Vorwort ................................................................................................. 7 
1. Einleitung ........................................................................................ 9 

1.1 Das Tragische in der Kunst, in der Philosophie und im 
Leben. Die Frage nach der Perspektive .................................... 16 

1.2 Das Tragische als diskursives Konzept und als existenzielle 
Erfahrung. Die Frage nach der Hermeneutik .......................... 18 

1.3 Das Tragische im Sein und im Bewusstsein. Die Frage nach 
dem Wirklichkeitsstatus .......................................................... 20 

2. Das Tragische in den Tragödien ..................................................... 25 
2.1 Die attischen Tragödien und die philosophische Kritik daran .... 28 
2.2 Shakespeares Dramen .............................................................. 39 
2.3 Das barocke und das bürgerliche Trauerspiel in Deutschland .... 42 
2.4 Moderne Dramen ................................................................... 50 
2.5 Postdramatisches Theater ........................................................ 54 
2.6 Typologien der Tragödien ....................................................... 55 
2.7 Strukturelemente des Tragischen in den Tragödien ................. 59 
2.8 Die Tragödie als Schau-Spiel ................................................... 67 

3. Das Tragische als Thema der Philosophie ..................................... 73 
3.1 Dialektik als Ereignungsprinzip des Tragischen ....................... 80 

3.1.1 Die Selbstentzweiung des Geistes und ihre Aufhebung. 
Das Tragische bei Hegel .................................................... 80 

3.1.2 Szondis Einspruch: Das Tragische ohne Versöhnung ......... 86 
3.2 Das Tragische im Seinsgrund: Philosophischer Pantragismus .... 90 

3.2.1 «Widerstreit des Willens mit sich selbst». Das Tragische 
bei Schopenhauer .............................................................. 91 

3.2.2 «Pessimismus der Stärke». Das Tragische bei Nietzsche ..... 98 
3.3 Das Phänomen des Tragischen zwischen Sein und 

Bewusstsein ........................................................................... 107 
3.3.1 Das Tragische als Wertkonflikt (Scheler) ......................... 107 
3.3.2 Das «tragische Wissen» (Jaspers) ...................................... 114 

3.4 Die Lösung des Tragischen von der Tragödie ........................ 124 
4. Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung ........................... 129 

4.1 Tragische Situationen ............................................................ 133 



6 Inhalt 

4.2 Kennzeichen tragischer Situationen ....................................... 138 
4.2.1 Leidverursachendes Unheil .............................................. 138 
4.2.2 Kontingenz und Notwendigkeit ...................................... 142 
4.2.3 Sinnlosigkeit .................................................................... 148 
4.2.4 Konflikt bzw. Kollision .................................................... 156 
4.2.5 Verfehlung, Verkehrung und Lähmung der 

Handlungsabsicht ............................................................ 161 
4.2.6 Aufbegehren gegen das Tragische .................................... 163 
4.2.7 Schuld ............................................................................. 165 

4.3 Bilanz: Das Tragische weiter denken ..................................... 169 
5. Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen ................ 171 

5.1 Aversionen gegen Tragödien und tragische Weltsichten ........ 171 
5.1.1 Kritik an den Schauspielen .............................................. 172 
5.1.2 Kritik an der mythischen Weltanschauung der  

Tragödien ........................................................................ 174 
5.1.3 Kritik an den philosophischen Konzepten des Tragischen ... 178 
5.1.4 Antitragische Grundüberzeugungen ................................ 182 

5.2 Tragisches in der Bibel .......................................................... 188 
5.3 Eine jüdische Tragödie .......................................................... 204 
5.4 Christliche Tragödien? .......................................................... 205 
5.5 Systematisch-theologische Ansätze zur Deutung des 

Tragischen ............................................................................ 213 
6. Dem Tragischen Raum geben ...................................................... 229 

6.1 Ausgangs- und Eckpunkte ..................................................... 230 
6.2 Verheißung statt Sinn ........................................................... 232 
6.3 Das Tragische in der Schöpfung ............................................ 235 

6.3.1 Das Tragische als Erscheinungsform des Chaotischen ...... 235 
6.3.2 Das Tragische als Erscheinungsform der «Grundsünde» .... 239 
6.3.3 Das Tragische als Fallgrube in der Schöpfung .................. 251 

6.4 Die Tragik Jesu ..................................................................... 253 
6.4.1 Das Kreuz als Inbegriff tragischer Sinnlosigkeit................ 253 
6.4.2 «Auferstehung» zu neuem Sinn ........................................ 256 
6.4.3 Karsamstag als Erfahrungsort des Tragischen ................... 259 

6.5 Gläubiger Realismus statt Heilsoptimismus ........................... 265 
Personenregister ................................................................................ 269 



 

Vorwort 

Seit langem hat mich dieses Thema beschäftigt. Als Pfarrer bin ich ihm in 
der Erfahrungsdeutung von Menschen begegnet; in der medialen Bericht-
erstattung über Unheilsereignisse ist es präsent; und es gibt auch Bezüge 
in meiner eigenen Lebensgeschichte. An der Universität habe ich mich mit 
philosophischen Zugängen dazu auseinandergesetzt und theologische An-
schlussmöglichkeiten gesucht. Doch war das Resultat dieser Suche dürftig. 
Der existenziellen Relevanz des Tragischen steht eine weitgehende theolo-
gische Ignoranz gegenüber. Wenn dieses Thema überhaupt in den Blick 
kommt, wird es zumeist nicht als eigenes verhandelt, sondern im Zusam-
menhang der allgemeineren Frage angesprochen, wie sich Unheil theolo-
gisch deuten lässt. Dies geschieht dann etwa im Rahmen der Theodizee-
debatte. Doch wird man damit der Eigenart tragischer Erfahrungen nicht 
gerecht. Dazu muss zunächst geklärt werden, worin diese besteht. Das ist 
das erste Etappenziel meines Denkweges: die Erfahrung des Tragischen 
möglichst präzise phänomenologisch zu beschreiben. Aber wo sind die Er-
kenntnisquellen dafür? Die Beschäftigung mit den Tragödien legt sich 
nahe. Diese liefert wertvolle Hinweise, führt aber auch an Grenzen, weil 
es sich dabei um eine weitgehend antiquierte Kunstform handelt. Die 
Konsultation philosophischer Konzepte öffnet weitere Horizonte, zeigt 
aber auch, wie sehr die Bestimmung des Tragischen darin von den philo-
sophisch-weltanschaulichen Interessen der Entwürfe geprägt ist. Dennoch 
lohnt es sich, aus diesen Quellen zu schöpfen. Man muss aber über sie 
hinausgehen und Erfahrungen in der Lebenswelt, die als tragisch erlebt 
werden, einer existenzhermeneutischen Betrachtung unterziehen. 

Dann erst kommt die Theologie ins Spiel. Ich frage zum einen, woher 
die theologischen Aversionen gegen die Tragödien und das Tragische 
rühren, und präsentiere zum anderen das Ergebnis meiner Suche nach 
tragischen Motiven in der Bibel und nach systematisch-theologischen 
Reflexionen zu diesem Thema. Am Ende steht dann der Versuch, eigene 
Überlegungen zur theologischen Deutung des Tragischen anzustellen. 
Diese enthalten einiges Provokationspotenzial. 

Querverweise auf andere Kapitel oder Abschnitte dieses Buchs nehme ich 
eingeklammert in den Text auf (z. B.: → 6.3). Die Bibelzitate sind in der 
Regel der Zürcher Bibel entnommen.  



8 Die Erfahrung des Tragischen 

Zu danken habe ich Katharina Schäublin für die Durchsicht des Ma-
nuskripts, wertvolle Korrekturhinweise und inhaltlich fruchtbare Anre-
gungen dazu. Kerstin Otterstein hat mich auf etliche Schreibfehler auf-
merksam gemacht. Mein Dank gilt schließlich Dr. Tobias Meihofer vom 
Theologischen Verlag Zürich für sein wie immer sorgfältiges Lektorat. 

 



 

1. Einleitung 

Erfahrungen tragischen Unheils sind verstörend. Das Verstörende liegt da-
bei nicht bloß im physischen und psychischen Leid, das mit ihnen verbun-
den ist, sondern in der Art, wie es zu diesem Leid gekommen ist und wie 
es empfunden wird. Das Tragische ist eine bestimmte Situationserfahrung, 
die die Erwartung eines geordneten Gangs der Dinge – sowohl im indivi-
duellen menschlichen Leben als auch im Geschichtsverlauf – erschüttert. 
Auf diese Weise untergraben tragische Erfahrungen die Erwartungssicher-
heit im Vollzug des Lebens und rütteln an der existenziellen Geborgenheit. 
Die Lebenswelt wird brüchig und die selbstbestimmte Lebensführung ge-
rät aus dem Lot. In dieser Hinsicht sind tragische Erfahrungen nicht nur 
verstörend, sondern zerstörend.  

Tragische Erfahrungen betreffen zunächst das Leben eines Menschen 
oder einer Gemeinschaft. Sie stellen aber auch eine Herausforderung für 
die Deutung der Kultur bzw. der «Welt» dar. Für Glaubende betreffen sie 
auch das Gottesverständnis. Besonders in Zeiten, die von einer optimisti-
schen Sicht des Menschen, der Geschichte und der Welt insgesamt be-
stimmt sind, tun sich die Kulturdiagnostiker verschiedener Provenienz 
schwer, dem Tragischen Raum zu geben. Es stellt eine Provokation dar, 
die nach Bearbeitung verlangt. Dabei wird das Tragische entweder ganz 
geleugnet oder in einen größeren Sinnzusammenhang gestellt, in dem 
seine Negativität «aufgehoben» (Hegel) (→ 3.1.1) ist.  

• Besonders für ein Verständnis von Geschichte, das diese als Fort-
schrittsprozess auf ein heilvolles Ziel versteht, stellt die Erfahrung 
des Tragischen eine Herausforderung dar. Handlungen und Ereig-
nisse, die als tragisch erfahren werden, müssen dann deutend in die-
sen teleologischen Prozess integriert werden. Es muss ihnen eine 
Funktion zugesprochen, d. h. angenommen werden, dass sie zwar 
Sand im Getriebe des Weltgeschehens bzw. der menschlichen Exis-
tenz sind, letztlich aber doch zur Weiterentwicklung des Ganzen 
beitragen. 

• Auch für ein Verständnis des Menschen als eines autonomen Hand-
lungssubjekts, das seine Lebenswelt nach eigenen Vorstellungen 
und Zielen rational gestaltet, wird das Tragische schwer verdaulich 



10 Die Erfahrung des Tragischen 

sein. Es muss in dieses Menschenbild eingeordnet werden; etwa in-
dem es als Krise aufgefasst wird, an deren Bewältigung der Mensch 
wachsen kann. 

Manche Theoretiker der Moderne betrachteten tragische Welt- und Le-
bensdeutungen als Überrest einer mythischen Weltanschauung. Sie waren 
und sind von der Erwartung beseelt, mit der Emanzipation von religiösen 
Vorstellungen und der Rationalisierung der Lebensverhältnisse löse sich 
das Tragische auf und mit ihm kämen auch die Tragödien an ein Ende. 
Die Überwindung des Tragischen und der Tragödien konnte auf diese 
Weise geradezu zum Definitionsmerkmal der Moderne erklärt werden. 

Solche Kulturdiagnosen und -prognosen werden aber durch die unver-
mittelt hereinbrechende Erfahrung des Tragischen immer wieder unter-
graben. Diese Erfahrungen lassen sich nicht weltanschaulich sedieren. Sie 
stellen den «größeren Sinnzusammenhang», wie überhaupt ein optimisti-
sches Menschen- und Weltbild, infrage. Rita Felski bringt es auf den 
Punkt:  

«tragedy undermines the sovereignty of selfhood and modern dreams of 
progress and perfectibility, as exemplified in the belief that human beings 
can orchestrate their own happiness. In confronting the role of the incal-
culable and unforeseeable in human affairs, it forces us to recognize that 
individuals may act against their own interests and that the consequences 
of their actions may deviate disastrously from what they expected and 
hoped for. Exposing the limits of reason, the fragility of human endeavor, 
the clash of irreconcilable desires or incommensurable worlds, the inescap-
ability of suffering and loss, tragedy underscores the hopelessness of our 
attempt to master the self and the world.»1 

In diesem Zitat klingen schon einige Aspekte an, welche die Erfahrungs-
qualität des Tragischen ausmachen: das Unberechenbare, Unvorherseh-
bare, Unbeherrschbare; ein Handeln, das gegen die eigenen Interessen ver-
stößt und unerwartete unheilvolle Folgen hat; die schmerzliche Erfahrung, 
an die Grenzen der Vernunft zu stoßen und dem Widervernünftigen aus-
gesetzt zu sein; die bittere Einsicht in die Fragilität aller menschlicher 
Bemühungen und die Vulnerabilität des Lebens; der zur Verzweiflung 

 
1 Rita Felski: Introduction, in: dies. (Hg.): Rethinking Tragedy, Baltimore 

2008, 1–25, Zitat: 11. 



Einleitung 11 

führende Konflikt zwischen unvereinbaren Bestrebungen; die schwer er-
trägliche Unentrinnbarkeit von quälenden Verlust- und sonstigen Leid-
erfahrungen. 

Erfahrungen des Tragischen führen an die Grenze des autonomen 
Handelns, das seine Bedingungen selbst setzen und seine Folgen kontrol-
lieren kann, das sich daher moralisch eindeutig zurechnen und damit rati-
onal verstehen lässt. In solchen Erfahrungen zerbricht das erwartungs-
sichere Verhältnis von Ursachen und Wirkungen, von Intentionen, Taten 
und Tatfolgen. Bisher selbstverständliche Kontinuitäten brechen ab. Rati-
onale Planungen und Vorhersehbarkeiten pulverisieren. Die Regelhaf-
tigkeit und Verhältnismäßigkeit von Tun und Ergehen wird erschüttert. 
Der Boden unter den Füssen wankt.2 Die Zukunft verschließt sich. 

Dabei kann das tragische Geschehen als Ausfluss einer unkalkulierba-
ren Kontingenz oder einer metarationalen numinosen Notwendigkeit er-
fahren werden (→ 4.2.2). Im ersten Fall spricht man dann etwa von einem 
«unglücklichen (bzw. dummen) Zufall», im zweiten Fall vielleicht von 
«Schicksal», «höherer Gewalt» «der Hand Gottes», einer «kosmischen Ge-
rechtigkeit, die sich Geltung verschafft hat», «dunklen bzw. bösen Mäch-
ten, die am Werk waren», usw. In jedem Fall wird das Geschehen als ein 
über die Handlungsmacht der Betroffenen hinausgehendes, undurch-
schaubares und daher irrationales erfahren. Das betrifft – in unterschied-
licher Gewichtung – zugleich die Selbst- wie die Welterfahrung. 

Auslöser dafür kann ein unlösbarer innerer Konflikt zwischen gegen-
sätzlichen Bestrebungen bzw. zwischen je für sich erstrebenswerten, aber 
miteinander unvereinbaren Handlungsaufforderungen sein, in den sich 
das Handlungssubjekt ungewollt verstrickt. Aus Aporien erwachsen Kata-
strophen. Auslöser kann aber auch eine äußere Ereigniskonstellation sein, 
die der darin verstrickten Person zum Verhängnis wird. Heterogene, je für 
sich harmlose Kausalketten kollidieren so unglücklich miteinander, dass 
daraus unvorhersehbares Unheil entsteht. Die guten Absichten und wohl-
gemeinten Pläne kehren sich gegen das Handlungssubjekt und lassen es 

 
2 In Büchners «Dantons Tod» heißt es: «Ja, die Erde ist eine dünne Kruste, 

ich meine immer ich könnte durchfallen, wo so ein Loch ist. Man muss 
mit Vorsicht auftreten, man könnte durchbrechen» (2. Akt, 2. Szene). 
Man kann das als Beschreibung eines posttraumatischen tragischen Le-
bensgefühls verstehen. 



12 Die Erfahrung des Tragischen 

scheitern. Gute Intentionen führen in ein Desaster. Das Streben nach ei-
nem Gut bewirkt ebenso Unheil wie der Verzicht auf dieses Streben. Dies 
kann als Absturz in das Sinn- und Ausweglose empfunden werden, das 
sich der Bewältigung in rational plausible und existenziell tragfähige Deu-
tungsmuster entzieht. 

Bei weitem nicht jede Erfahrung von Unheil wird als tragisch erlebt. 
Wenn ein Mensch nach einem ausgefüllten Leben eines natürlichen Todes 
stirbt, so hat das zunächst ebenso wenig den Beigeschmack des Tragischen 
wie ein selbst- oder fremdverschuldeter Tod. Unter bestimmten Umstän-
den können solche Ereignisse aber durchaus als tragisch erscheinen. Es 
braucht also eine genauere Bestimmung der spezifischen Erfahrung des 
Tragischen. 

In einer Studie zum Tragischen kann es aber nicht nur um die Be-
schreibung der unmittelbaren Erfahrungsqualität gehen. Das ist die Ebene 
erster Ordnung: die Phänomenologie. Auf einer zweiten Ebene steht die 
Reflexion dieser Erfahrung im Rahmen einer Weltanschauung zur Diskus-
sion. Es gibt Weltanschauungen, die solchen Erfahrungen nur widerwillig 
Raum geben, und andere, die sie zu ihrer Grundlage erheben, wie es bei 
Schopenhauer der Fall ist. Zu den ersteren gehören die monotheistischen 
Religionen semitischen Ursprungs – vor allem das Judentum, das Chris-
tentum und der Islam. Sie gehen davon aus, dass sich das Weltgeschehen 
im Rahmen einer von der höheren Vernunft Gottes eingerichteten Schöp-
fungsordnung und unter der Regentschaft eines personalen Gottes voll-
zieht. Mit diesem Glauben an Gottes Vernunft und Gottes Willen tun sie 
sich schwer, der Erfahrung des tragischen Unheils das Gewicht zu geben, 
das ihm in der Erfahrung der davon Betroffenen zukommt. Indem sie es 
in den Rahmen der Schöpfungsordnung und der Herrschaft Gottes stel-
len, wird es in die damit verbundene Vollendungshoffnung aufgehoben.  

Aber auch außerhalb der religiösen Weltdeutungen wurden in der 
Geistes- und Kulturgeschichte der Menschheit Kosmologien und Ge-
schichtsverständnisse entwickelt, die das Weltgeschehen auf ein einheitli-
ches rationales Prinzip zurückführen. In der Stoa beispielsweise ist es der 
unpersönlich vorgestellte göttliche Logos, der den ganzen Kosmos durch-
wirkt. Alles Geschehen läuft nach einer von ihm verordneten Kausalität 
ab. Der Lebenslauf des Menschen ist durch die heimarméne, das Schicksal, 



Einleitung 13 

vorgezeichnet und durch die prónoia, die Vorsehung, bestimmt.3 Erfah-
rungen von Unheil werden dann in diese Anschauung der Welt eingeordnet. 
Sie bekommen einen Platz in der vernünftigen Weltordnung zugewiesen. 
Das Chaotische wird in den Kosmos integriert. Solche Weltanschauungen 
versuchen, irrationale Erfahrungen des Tragischen auf die rationale Welt-
ordnung hin durchschaubar zu machen und ihre Uneigentlichkeit zu 
demonstrieren. Damit aber werden diese ihres Ernstes beraubt.  

Das ist die Gefahr aller Weltanschauungen, welche die Welt als einen 
von einer kosmischen Vernunft getragenen Ordnungszusammenhang 
und/oder als eine von einem göttlichen Willen bestimmte Schöpfung ver-
stehen: Sie müssen Unheilserfahrungen, die dieser Ordnung entgegenste-
hen oder dem göttlichen Willen widersprechen, relativieren. Das kann den 
davon Betroffenen Trost spenden und ihnen bei der Bewältigung der Un-
heilserfahrungen helfen. Es kann aber auch eine zynische Vertröstung dar-
stellen.  

Nach dem von Jean-François Lyotard ausgerufenen «Ende der großen 
Erzählungen» haben die sinnstiftenden Universalweltdeutungen an Über-
zeugungskraft verloren. Die einzelnen konkreten Erfahrungen stehen in all 
ihrer Widersprüchlichkeit unverbunden nebeneinander und verlangen da-
nach, in ihrer jeweiligen Eigenbedeutung anerkannt zu werden. Hinzu 
kommt, dass auch die optimistische Stimmung, die nach dem Abbau des 
Ost-West-Gegensatzes am Ende des 20. Jahrhunderts verbreitet war, in 
den multiplen Krisen der jüngeren Vergangenheit und Gegenwart einer 
Ernüchterung gewichen ist. Auf diesem Wurzelboden hat sich die Sensi-
bilität für das Tragische, wie auch für andere Erscheinungsformen von 
Unheil, verstärkt.4  

 
3 Mark Aurel schreibt in seinen «Selbstbetrachtungen»: «Alles ist miteinan-

der verflochten, und die Verbindung ist etwas Heiliges, und das eine ist 
dem anderen kaum fremd. Denn es ist zusammengefügt und bildet ge-
meinsam denselben Kosmos. Es gibt nämlich nur einen Kosmos, der aus 
allem, was existiert, besteht, nur einen Gott, der in allem ist, nur eine allen 
denkenden Wesen gemeinsame Vernunft, nur eine Wahrheit unter der 
Voraussetzung, daß es auch nur eine Vollkommenheit der Wesen gibt, die 
alle diese Herkunft haben und an derselben Vernunft teilhaben.» (Marc 
Aurel: Selbstbetrachtungen. Griechisch – deutsch, hg. von Rainer Nickel, 
Mannheim 22010, VII. Buch, 9). 

4 Siehe dazu auch: Michel Maffesoli: The Return of the Tragic in Postmodern 
Societies, in: Felski (Hg.): Rethinking Tragedy (siehe Anm. 1), 319–336. 



14 Die Erfahrung des Tragischen 

Meine Überlegungen zu diesem Thema beziehen sich zwar weniger auf 
Entwicklungen der Geschichte und mehr auf Lebenserfahrungen. Doch 
der individuelle Lebensvollzug ereignet sich immer im Rahmen von Natur 
und Geschichte und die Lebensdeutung ist immer eingebettet in die Deu-
tung von Natur und Geschichte. Die Erfahrung des Tragischen ist daher 
auch eine Welterfahrung. Sie ist bestimmt vom Weltverständnis des Er-
fahrungssubjekts und wirkt darauf zurück. 

Damit ist die Aufgabenstellung umrissen, der sich dieses Buch widmen 
will. Nach einer Einleitung, in der ich meinen methodischen Zugang zur 
Bearbeitung des Themas offenlege, hermeneutische und terminologische 
Überlegungen anstelle und nach dem Wirklichkeitsstatus des Tragischen 
frage, beschäftige ich mich mit der Kunstform der Tragödie. Lässt sich das 
Tragische aus Tragödien herausdestillieren? Worin besteht es und wie 
kommt es darin zur Darstellung? Im Anschluss daran tauche ich in die 
philosophische Diskussion um das Tragische ein, wie sie in der Neuzeit 
besonders im Deutschen Idealismus geführt wurde. Ich werfe dabei auch 
einen Blick auf den Pantragismus Schopenhauers und Nietzsches. Im da-
rauffolgenden Kapitel versuche ich, Erscheinungsformen der tragischen 
Erfahrung zu benennen, also eine Phänomenologie dieser Erfahrung her-
auszuarbeiten. Dabei nehme ich Einsichten aus den vorangegangenen Aus-
einandersetzungen mit den Tragödien und mit der Philosophie auf, gehe 
aber über sie hinaus. Mich interessiert die «Tragik des Alltags»5. Um diese 
zu ergründen, setze ich bei der existenziellen Erfahrung des Tragischen an.  

Dann folgen theologische Reflexionen. Das Tragische ist in der Theo-
logie nahezu durchweg auf Ablehnung gestoßen. In der Lebenserfahrung 
vieler Menschen und auch vieler Christinnen und Christen spielt es aber 
eine wichtige Rolle. Wie kann es seinen angemessenen Platz im christlichen 
Glauben und in der theologischen Reflexion finden? In der Auseinander-
setzung mit dieser Frage besteht der Zielpunkt meiner Überlegungen. 

Anstoß für die theologischen Überlegungen ist mein Eindruck, dass die 
christliche Glaubenslehre und auch die Seelsorgepraxis Erfahrungen des 
Tragischen, wie generell Erfahrungen von sinnlosem Unheil oft nicht ernst 
genug nahm und nimmt, sondern dazu neigt, solche Widerfahrnisse in 
einen «höheren» Sinnzusammenhang des Handelns Gottes einzuordnen, 

 
5 Nach Maurice Maeterlinck: Le Tragique quotidien, in: ders.: Le Trésor 

des humbles, Essai (1896), Brüssel 1986, Neuauflage 1998, 101. 



Einleitung 15 

um auf diese Weise Trost zu spenden. Der Versuch einer solchen Sinnstif-
tung ist anzuerkennen – darin liegt ja eine wichtige Funktion der Religion 
generell; man hat die Kirche als «Sinnagentur» bezeichnet. Wenn dabei 
aber die Abgründigkeit der Sinnlosigkeitserfahrung nicht ausgehalten, 
sondern geleugnet oder wenn diese «Karsamstagserfahrung» (→ 6.4.3) ins-
gesamt als eine bloß uneigentliche, weil schon im Osterlicht stehende um-
gedeutet wird, kann es keinen echten Trost, sondern nur eine billige Ver-
tröstung geben.  

In seinem posthum veröffentlichten Vortrag «Die Lügen der Tröster» 
von 1991 schrieb Henning Luther: «Seelsorge, die Trost vermitteln will 
durch die Behauptung von Sinn und Bestärkung von Lebensgewißheit, ist 
immer in der Gefahr, der Fassadenwelt aufzusitzen. Das ‹Dahinter› einer 
trostlosen Welt, die um den Verstand bringt und in die Verzweiflung 
treibt, bleibt ausgespart und verdrängt.»6 Und weiter: «Trost wird da zur 
Lüge, wo Sinn suggeriert wird und jeder Anflug eines Verdachts der Un-
sinnigkeit und Sinnlosigkeit unserer Lebensverhältnisse tabuisiert und ver-
drängt wird.»7 

Mit der Klage, die Botho Strauß in seinem Essay «Anschwellender 
Bocksgesang» vorgetragen hat, zielte er gewiss nicht auf die Theologie, son-
dern auf den in seinen Augen verharmlosenden und darin unseriösen Um-
gang mit dem Tragischen in der Gegenwart. Doch sollte sich auch die 
Theologie diese Warnung zu Herzen nehmen: «Die Schande der moder-
nen Welt ist nicht die Fülle ihrer Tragödien, darin unterscheidet sie sich 
kaum von früheren Welten, sondern allein das unerhörte Moderieren, das 
unmenschliche Abmäßigen der Tragödien in der Vermittlung».8 

 
6 Henning Luther: Die Lügen der Tröster. Das Beunruhigende des Glau-

bens als Herausforderung für die Seelsorge, in: Praktische Theologie 33/3, 
1998, 163–176, Zitat: 164 (https://doi.org/10.14315/prth-1998-330302). 

7 A. a. O., 166f. 
8 Botho Strauß: Anschwellender Bocksgesang, in: Der Spiegel, 1993/6, 

202–207, Zitat: 206. Siehe auch die längere Fassung des Essays: Botho 
Strauß: Anschwellender Bocksgesang, in: Heimo Schwilk / Ulrich Schacht 
(Hg.): Die selbstbewusste Nation. «Anschwellender Bocksgesang» und 
weitere Beiträge zu einer deutschen Debatte, Berlin/Frankfurt a. M. 31995, 
19–40, Zitat: 30. 



16 Die Erfahrung des Tragischen 

1.1 Das Tragische in der Kunst, in der Philosophie und im 
Leben. Die Frage nach der Perspektive 

Wo kann man das Tragische finden? Überschaut man die vor allem in der 
Geisteswelt der griechisch-hellenistischen Antike und der europäischen 
Neuzeit geführten Diskussionen um das Tragische, so lassen sich zwei cha-
rakteristisch verschiedene Ansatzpunkte und Horizonte für seine Interpre-
tation erkennen: zum einen die Rekonstruktion des Tragischen aus den 
Tragödien als literarischer und dramaturgischer Kunstform, zum anderen 
seine philosophisch-weltanschauliche Erhebung zu einem Zentralbegriff 
der Wirklichkeitsdeutung in der deutschsprachigen Philosophie des 19. 
und 20. Jahrhunderts.  

Mit den Tragödien als Erkenntnisquelle des Tragischen werde ich mich 
im zweiten Kapitel ausführlich beschäftigen. Dabei wird sich allerdings 
zeigen, dass der Versuch, das Tragische aus den Tragödien herauszudestil-
lieren, mit einigen Schwierigkeiten behaftet ist. Denn er ist immer von der 
Frage begleitet, ob das Tragische der Tragödie vorausliegt und in ihr zur 
Darstellung kommt, oder ob die Tragödie das Tragische als ein künstleri-
sches Stilelement allererst hervorbringt.9 Oder sollte das Tragische erst 
eine philosophische Erfindung der Dichter und Denker des ausgehenden 
18. und des 19. Jahrhunderts sein, die es dann in die Tragödien hinein-
projiziert haben? Geht es beim Tragischen also um ein anthropologisches 
bzw. ontologisches, um ein literarisches bzw. theatrales oder um ein phi-
losophisches Phänomen? Ist Tragik ein Stück Lebenserfahrung oder eine 
Kunstgattung oder eine Idee?  

Ich gehe vom ersten Fall aus, blicke in einer existenziellen Perspektive 
auf Erfahrungen des Tragischen und versuche, solche Erfahrungen phäno-
menologisch zu beschreiben. Dazu kann die Beschäftigung mit den Tra-
gödien allerdings eine wichtige Hilfestellung bieten. Man muss dabei je-
doch bedenken, dass die Tragödien nicht zu dem Zweck verfasst worden 

 
9 Diese beiden Zuordnungen des Tragischen zur Tragödie entsprechen den 

von Oscar Mandel herausgearbeiteten Typen von Tragikdefinitionen: den 
«derivative definitions» und den «substantive definitions». Die «derivative 
definitions» lokalisieren das Tragische in der Konstitution der Wirklich-
keit und sehen in den Tragödien deren exemplarische Darstellung. Die 
«substantive definitions» hingegen bestimmen das Tragische als Element 
der Tragödie (Oscar Mandel: A Definition of Tragedy, New York 1961, 
Nachdruck 1986, 10–20). 



Einleitung 17 

sind, solche Erfahrungen realistisch abzubilden. Es sind Schauspiele, die 
eine bestimmte Wirkung erzielen, also Erfahrungen und Reflexionen in-
duzieren bzw. evozieren wollen. Die literaturwissenschaftlichen und tra-
gödientheoretischen Zugänge zum Tragischen beschäftigten sich daher 
vorzugsweise mit der Handlung der Tragödien, der Inszenierung dieser 
Handlung unter Anwendung bestimmter Kompositionsprinzipien und 
der Wirkung auf die Zuschauer der Stücke. 

Die philosophischen Auseinandersetzungen mit diesem Thema gehen 
zwar oft auch von den Tragödien aus, verorten das Tragische aber «hinter» 
den Tragödien: in den Abgründen des menschlichen Daseins und der 
weltlichen Wirklichkeit insgesamt. Sie fragen nach dem Grund dieser Ab-
gründigkeit und stellen metaphysische Überlegungen an, um diesen zu er-
hellen. Auf der Grundlage einer weltanschaulich optimistischen Geist-
philosophie konnte das Tragische als bloße Entwicklungshemmung in der 
Selbstentfaltung des Geistes bzw. der ‹Weltvernunft› angesehen werden, 
deren Überwindung durch die Verlaufslogik der Geschichte aber garan-
tiert ist (so bei Hegel) [→ 3.1.1]). Im Rahmen eines eher pessimistischen 
Weltbildes wurde das Tragische dagegen zur Grundbeschaffenheit allen 
weltlichen Seins und des menschlichen Daseins erklärt. Die Wirklichkeit 
ist demnach eine im Grunde gebrochene und alles menschliche Streben ist 
letztlich zum Scheitern verurteilt (so etwa bei Schopenhauer [→ 3.2.1] 
und mit anderer Ausrichtung bei Nietzsche [→ 3.2.2]).  

Es gibt daneben einen dritten Typus der philosophischen Annäherung 
an das Tragische. Er besteht im Versuch, eine Phänomenologie des Tragi-
schen herauszuarbeiten. Ich finde ihn etwa bei Max Scheler (→ 3.3.1) und 
Karl Jaspers (→ 3.3.2). Bei meinem eigenen Versuch, das Tragische als 
Erfahrung zu beschreiben, kann ich daran anknüpfen.  

Dabei beziehe ich Einsichten ein, die ich in der Auseinandersetzung 
mit den Tragödien sowie mit den Ansätzen der idealistischen und nach-
idealistischen Philosophie gewonnen habe. Im Blick auf die philosophi-
schen Entwürfe geht es mir weniger um deren Weltanschauung und mehr 
um das Angeschaute, d. h. um die darin verarbeiteten Erfahrungen. Im 
Blick auf die Tragödien interessiert mich weniger die Inszenierung und 
mehr das Inszenierte, also weniger die Poetik und mehr die Inhalte und 
die Strukturen der Handlung. Ich folge hier Friedrich Dürrenmatt, der 



 

Personenregister 

Die Namen der Autorinnen und Autoren der in den Fußnoten angegebe-
nen Literatur sind nicht in das folgende Register aufgenommen. 
 

Adorno, Theodor .................. 88 
Aischylos ........ 29f, 61, 121, 176 
Anaximander ........................ 93 
Angehrn, Emil .... 157, 165, 168 
Anouilh, Jean ........................ 26 
Aristoteles .... 27, 35–39, 43, 48, 

66, 75, 134, 161, 194, 205, 
240 

Augustin .... 172f, 175, 245, 250 
Aurel, Mark .......................... 13 
Balthasar, Hans Urs von.... 216–

219, 222, 233, 261f 
Barth, Ferdinand ................... 32 
Barth, Karl ........... 88, 236, 265f 
Beckett, Samuel .............. 26, 52 
Bendemann, Reinhard von 

202 
Benjamin, Walter ..... 26, 43, 88, 

176, 242 
Benn, Gottfried................... 150 
Berdjajew, Nikolaj .............. 213 
Bernays, Jakob ...................... 36 
Bernhart, Joseph ........ 213–215, 

235f 
Beza, Theodor ..................... 195 
Boehm, Rudolf ..................... 70 
Boethius ...................... 143, 177 
Bohrer, Karl Heinz.... 27, 43, 70 
Bonhoeffer, Dietrich .......... 159, 

232 
Brereton, Geoffrey ...... 184, 254 

Breuer, Rolf .......................... 71 
Buber, Martin ..................... 199 
Büchner, Georg ....... 11, 26, 59, 

141 
Calderón, Pedro ........ 167, 207f, 

210–212, 217 
Camus, Albert ................. 26, 51 
Casper von Lohenstein, Daniel

 ........................................ 43 
Chrysostomus ............. 172, 174 
Clemens von Alexandria..... 177, 

204 
Corneille, Pierre .............. 26, 42 
Cullmann, Oskar ................ 185 
Dalferth, Ingolf U. .............. 263 
De La Torre, Miguel ........... 234 
de Unamuno, Miguel .......... 131 
Drewermann, Eugen ........... 141 
Duns Scotus ........................ 144 
Dürrenmatt, Friedrich .. 17, 212 
Eagleton, Terry ................... 254 
Ehrenberg, Hans ......... 180, 254 
Epiktet ................................ 202 
Euripides ..... 29–32, 40, 61, 65, 

103, 172, 175, 177, 193, 
201f, 205, 219 

Eusebius ............................. 204f 
Ezekiel der Tragiker ............ 204 
Farley, Edward ............ 203, 239 
Felski, Rita ............................ 10 
Fengler, Sarah I. .................. 208 



270 Die Erfahrung des Tragischen 

Fulda, Daniel ........ 50, 125, 140 
Galle, Roland .................. 51, 53 
Gelfert, Hans-Dieter .... 26f, 138 
Georgopoulos, Nenos A. ....... 70 
Gestrich, Christof ............... 246 
Girard, René ....................... 176 
Goethe, Johann Wolfgang von

 ...................... 25, 61, 64, 78 
Gorgias von Leontinoi .......... 33 
Gryphius, Andreas ................ 43 
Hans Ehrenberg .................. 184 
Hart, David Bentley .... 176, 235 
Hartmann, Eduard von ... 61, 86 
Hauptmann, Gerhart ...... 26, 59 
Hebbel, Friedrich ........... 26, 48, 

167, 242 
Hegel, Georg W. F. ........ 9, 17f, 

61, 66, 73–75, 77, 79, 80–
83, 85–88, 91, 97f, 122, 
135, 147, 149, 159, 215 

Herrmann, Leonhard ............ 45 
Hochhuth, Rolf ............ 58, 212 
Hübner, Ulrich ................... 194 
Humphreys, W. Lee ............ 188 
Huxley, Aldous ..................... 68 
Ibsen, Henrik ........................ 58 
Irving, John ........................ 162 
Janz, Paul D. ....................... 179 
Jaspers, Karl ....... 17, 41, 75, 80, 

114–125, 127, 131, 149, 
181, 207, 242 

Jay, Jeff ............................... 190 
Kant, Immanuel ............ 48, 251 
Kierkegaard, Søren ......... 79, 88, 

165 
Kleist, Heinrich von .............. 58 
Krause, Cyprian .................. 219 
Krüger, Manfred ................. 149 

Laktanz .............................. 172f 
Leibniz, Gottfried Wilhelm 

73, 150, 186, 238 
Lesch, Walter ...................... 182 
Lessing, Gotthold Ephraim 

 ......... 26, 36, 44, 46–49, 76, 
121 

Lowth, Robert .................... 194 
Lukrez ................................... 69 
Luther, Henning ........... 15, 263 
Luther, Martin .... 144, 237, 245 
Lyotard, Jean-François .......... 13 
Mack, Dietrich ................... 265 
MacKinnon, Donald M. .... 221, 

223–225, 233 
Mandel, Oscar ................ 16, 68 
Marcuse, Ludwig ................ 154 
Marquard, Odo .................. 176 
Melanchthon, Philipp ......... 178 
Michel, Laurence ........ 163, 181 
Moltmann, Jürgen ...... 214, 233 
Musil, Robert ...................... 137 
Niebuhr, Reinhold ........ 57, 180 
Nietzsche, Friedrich ....... 14, 17, 

54, 66, 77, 80, 90, 93, 98–
106, 108, 114, 124, 126, 
141, 150, 159f, 178 

Notker I. von St. Gallen ...... 237 
Nussbaum, Martha ............. 267 
Ovid ................................... 202 
Pannenberg, Wolfhart ......... 266 
Pietropaolo, Domenico ....... 206 
Platon ........ 27, 34, 39, 75, 172, 

174f, 215 
Plotin .................................. 175 
Plutarch .......................... 34, 69 
Quash, Ben ......................... 189 
Raabe, Wilhelm .................... 69 



Personenregister 271 

Racine, Jean ............ 26, 42, 207 
Rad, Gerhard von ............... 192 
Rahner, Hugo ..... 177, 218–220 
Rambo, Shelly ..................... 262 
Ricœur, Paul .......... 62, 76, 123, 

125, 192 
Ritschl, Dietrich ......... 186, 253 
Roche, Mark W. ...... 55, 57–59, 

141 
Rosenzweig, Franz............... 199 
Rüsch, Ernst Gerhard ......... 221 
Sands, Kathleen M. ............... 19 
Sartre, Jean-Paul ............ 26, 52f 
Schadewaldt, Wolfgang ....... 148 
Scheler, Max ...... 17, 75, 80, 86, 

106–116, 124, 127, 130, 
149, 159, 242 

Schelling, Friedrich W. J. ....77f, 
85f, 110, 147, 159, 165, 
215, 233 

Schiller, Friedrich .... 26, 48f, 58, 
65f, 69, 76–78 

Schlegel, Friedrich ................. 76 
Schnelle, Udo ..................... 199 
Schoonenberg, Piet ............. 249 
Schopenhauer, Arthur .... 12, 14, 

17, 66, 74f, 77, 79f, 90f, 
93–99, 102, 105f, 114, 150, 
159, 167, 209, 241 

Seneca ......................... 172, 202 
Sewall, Richard B. ............... 204 
Shakespeare, William ..... 26, 40, 

47, 64f, 88, 151, 227 

Sophokles ........ 29–32, 65, 121, 
151 

Sparn, Walter ...... 213, 242, 258 
Steiner, George .......... 150, 181, 

204, 242 
Strauß, Botho ..................... 188 
Suchocki, Marjorie H. ........ 245 
Szondi, Peter ...... 61, 80, 86–89, 

124, 139 
Tertullian ................... 172f, 178 
Theodor von Mopsuestia .... 194 
Thespis ................................. 29 
Thomas von Aquin ............. 144 
Tieck, Ludwig ....................... 65 
Tillich, Paul ....... 123, 220, 234, 

255 
Tracy, David ....................... 188 
Trautsch, Asmus .......... 89, 125, 

130, 162 
Tück, Jan-Heiner ............... 219f 
Valk, Thorsten ...... 50, 125, 140 
Vogt, Ernst ......................... 205 
Voltaire ......................... 42, 207 
Wagner, Richard ......... 103, 105 
Weil, Simone ...................... 169 
Westermann, Claus ............. 196 
White, Thomas ................... 174 
Williams, Donald Cary ....... 189 
Williams, Rowan ........ 225, 267 
Wittgenstein, Ludwig......... 142, 

179, 204 
Wolter, Michael .................. 201 
Zimmermann, Robert .......... 32f 
Zumstein, Jean .................... 261 




