
10 mm

150 mm150 mm

15 mm
10 mm11 mm

PB CPI / gapp: 150 x 225 mm
Druck: 12 / 2025

12 mm

19 mm

22
5 

m
m

ISBN 978-3-290-18592-3

  Reinhold BernhardtReinhold Bernhardt

Die Erfahrung 
       des Tragischen

Tragödien – Philosophie – TheologieTragödien – Philosophie – Theologie

D
ie

 E
rf

ah
ru

ng
 d

es
 T

ra
gi

sc
he

n	
R

ei
nh

ol
d 

B
er

nh
ar

dtUnheil wird oft als «tragisch» erfahren. Worin aber besteht diese Erfahrung? Wie Unheil wird oft als «tragisch» erfahren. Worin aber besteht diese Erfahrung? Wie 
lässt sie sich philosophisch verstehen? Und wie erklärt sich die Abneigung der lässt sie sich philosophisch verstehen? Und wie erklärt sich die Abneigung der 
Theologie gegen diesen Begriff?Theologie gegen diesen Begriff?
Reinhold Bernhardt ist überzeugt: Wenn die Theologie Lebenserfahrungen in Reinhold Bernhardt ist überzeugt: Wenn die Theologie Lebenserfahrungen in 
der Perspektive des Glaubens reflektiert, dann darf sie das Tragische nicht aus-der Perspektive des Glaubens reflektiert, dann darf sie das Tragische nicht aus-
blenden. Mit der Sensibilität eines Pfarrers und der analytischen Schärfe eines blenden. Mit der Sensibilität eines Pfarrers und der analytischen Schärfe eines 
Theologieprofessors fragt er nach dem Tragischen in den Tragödien, untersucht Theologieprofessors fragt er nach dem Tragischen in den Tragödien, untersucht 
die philosophischen Entwürfe von Hegel, Schopenhauer, Nietzsche, Scheler und die philosophischen Entwürfe von Hegel, Schopenhauer, Nietzsche, Scheler und 
Jaspers und entfaltet eine Phänomenologie der tragischen Erfahrung. Am Ende Jaspers und entfaltet eine Phänomenologie der tragischen Erfahrung. Am Ende 
steht eine theologische Auseinandersetzung, in der die Tragik des Lebens, die steht eine theologische Auseinandersetzung, in der die Tragik des Lebens, die 
Erfahrung von Scheitern und Sinnlosigkeit, unbedingt ernst genommen wird, Erfahrung von Scheitern und Sinnlosigkeit, unbedingt ernst genommen wird, 
die aber auch Wege aufzeigt, sie im Licht des christlichen Glaubens zu verste-die aber auch Wege aufzeigt, sie im Licht des christlichen Glaubens zu verste-
hen und zu bewältigen.hen und zu bewältigen.

Reinhold Bernhardt, Dr. theol., Jahrgang 1957, war von 2001 bis zu seiner Emeritierung 2024 Pro-Reinhold Bernhardt, Dr. theol., Jahrgang 1957, war von 2001 bis zu seiner Emeritierung 2024 Pro-
fessor für Systematische Theologie / Dogmatik an der Universität Basel.fessor für Systematische Theologie / Dogmatik an der Universität Basel.

9 7 8 3 2 9 0 1 8 5 9 2 3





Reinhold Bernhardt 
Die Erfahrung des Tragischen 





Reinhold Bernhardt 

Die Erfahrung des Tragischen 
 
Tragödien – Philosophie – Theologie 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

  Theologischer Verlag Zürich  



 
 
 
 
 
 
 
Der Theologische Verlag Zürich wird vom Bundesamt für Kultur für die 
Jahre 2026–2028 mit einem Strukturbeitrag unterstützt. 
 
Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im 
Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar. 

Umschlaggestaltung: Simone Ackermann, Zürich 
Unter Verwendung des Bilds «Abstract Head, Tragic» von Alexej von 
Jawlensky, Wikimedia Commons 

Druck: gapp print, Wangen im Allgäu 

ISBN 978-3-290-18592-3 (Print) 
ISBN 978-3-290-18593-0 (E-Book: PDF) 
 
DOI: https://doi.org/10.34313/978-3-290-18593-0 
 
 2026 Theologischer Verlag Zürich 
www.tvz-verlag.ch 
 

 
Creative Commons 4.0 International 

 
Hersteller: 
TVZ Theologischer Verlag Zürich AG, Schaffhauserstr. 316, CH-8050 Zürich 
info@tvz-verlag.ch 
 
Verantwortlicher in der EU gemäß GPSR: 
Brockhaus Kommissionsgeschäft GmbH, Kreidlerstr. 9, D-70806 Kornwestheim 
info@brocom.de 
 
Weitere Informationen bezüglich Produktsicherheit finden Sie unter: www.tvz-verlag.ch/produktsicherheit 



 

Inhalt 

Vorwort ................................................................................................. 7 
1. Einleitung ........................................................................................ 9 

1.1 Das Tragische in der Kunst, in der Philosophie und im 
Leben. Die Frage nach der Perspektive .................................... 16 

1.2 Das Tragische als diskursives Konzept und als existenzielle 
Erfahrung. Die Frage nach der Hermeneutik .......................... 18 

1.3 Das Tragische im Sein und im Bewusstsein. Die Frage nach 
dem Wirklichkeitsstatus .......................................................... 20 

2. Das Tragische in den Tragödien ..................................................... 25 
2.1 Die attischen Tragödien und die philosophische Kritik daran .... 28 
2.2 Shakespeares Dramen .............................................................. 39 
2.3 Das barocke und das bürgerliche Trauerspiel in Deutschland .... 42 
2.4 Moderne Dramen ................................................................... 50 
2.5 Postdramatisches Theater ........................................................ 54 
2.6 Typologien der Tragödien ....................................................... 55 
2.7 Strukturelemente des Tragischen in den Tragödien ................. 59 
2.8 Die Tragödie als Schau-Spiel ................................................... 67 

3. Das Tragische als Thema der Philosophie ..................................... 73 
3.1 Dialektik als Ereignungsprinzip des Tragischen ....................... 80 

3.1.1 Die Selbstentzweiung des Geistes und ihre Aufhebung. 
Das Tragische bei Hegel .................................................... 80 

3.1.2 Szondis Einspruch: Das Tragische ohne Versöhnung ......... 86 
3.2 Das Tragische im Seinsgrund: Philosophischer Pantragismus .... 90 

3.2.1 «Widerstreit des Willens mit sich selbst». Das Tragische 
bei Schopenhauer .............................................................. 91 

3.2.2 «Pessimismus der Stärke». Das Tragische bei Nietzsche ..... 98 
3.3 Das Phänomen des Tragischen zwischen Sein und 

Bewusstsein ........................................................................... 107 
3.3.1 Das Tragische als Wertkonflikt (Scheler) ......................... 107 
3.3.2 Das «tragische Wissen» (Jaspers) ...................................... 114 

3.4 Die Lösung des Tragischen von der Tragödie ........................ 124 
4. Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung ........................... 129 

4.1 Tragische Situationen ............................................................ 133 



6 Inhalt 

4.2 Kennzeichen tragischer Situationen ....................................... 138 
4.2.1 Leidverursachendes Unheil .............................................. 138 
4.2.2 Kontingenz und Notwendigkeit ...................................... 142 
4.2.3 Sinnlosigkeit .................................................................... 148 
4.2.4 Konflikt bzw. Kollision .................................................... 156 
4.2.5 Verfehlung, Verkehrung und Lähmung der 

Handlungsabsicht ............................................................ 161 
4.2.6 Aufbegehren gegen das Tragische .................................... 163 
4.2.7 Schuld ............................................................................. 165 

4.3 Bilanz: Das Tragische weiter denken ..................................... 169 
5. Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen ................ 171 

5.1 Aversionen gegen Tragödien und tragische Weltsichten ........ 171 
5.1.1 Kritik an den Schauspielen .............................................. 172 
5.1.2 Kritik an der mythischen Weltanschauung der  

Tragödien ........................................................................ 174 
5.1.3 Kritik an den philosophischen Konzepten des Tragischen ... 178 
5.1.4 Antitragische Grundüberzeugungen ................................ 182 

5.2 Tragisches in der Bibel .......................................................... 188 
5.3 Eine jüdische Tragödie .......................................................... 204 
5.4 Christliche Tragödien? .......................................................... 205 
5.5 Systematisch-theologische Ansätze zur Deutung des 

Tragischen ............................................................................ 213 
6. Dem Tragischen Raum geben ...................................................... 229 

6.1 Ausgangs- und Eckpunkte ..................................................... 230 
6.2 Verheißung statt Sinn ........................................................... 232 
6.3 Das Tragische in der Schöpfung ............................................ 235 

6.3.1 Das Tragische als Erscheinungsform des Chaotischen ...... 235 
6.3.2 Das Tragische als Erscheinungsform der «Grundsünde» .... 239 
6.3.3 Das Tragische als Fallgrube in der Schöpfung .................. 251 

6.4 Die Tragik Jesu ..................................................................... 253 
6.4.1 Das Kreuz als Inbegriff tragischer Sinnlosigkeit................ 253 
6.4.2 «Auferstehung» zu neuem Sinn ........................................ 256 
6.4.3 Karsamstag als Erfahrungsort des Tragischen ................... 259 

6.5 Gläubiger Realismus statt Heilsoptimismus ........................... 265 
Personenregister ................................................................................ 269 



 

Vorwort 

Seit langem hat mich dieses Thema beschäftigt. Als Pfarrer bin ich ihm in 
der Erfahrungsdeutung von Menschen begegnet; in der medialen Bericht-
erstattung über Unheilsereignisse ist es präsent; und es gibt auch Bezüge 
in meiner eigenen Lebensgeschichte. An der Universität habe ich mich mit 
philosophischen Zugängen dazu auseinandergesetzt und theologische An-
schlussmöglichkeiten gesucht. Doch war das Resultat dieser Suche dürftig. 
Der existenziellen Relevanz des Tragischen steht eine weitgehende theolo-
gische Ignoranz gegenüber. Wenn dieses Thema überhaupt in den Blick 
kommt, wird es zumeist nicht als eigenes verhandelt, sondern im Zusam-
menhang der allgemeineren Frage angesprochen, wie sich Unheil theolo-
gisch deuten lässt. Dies geschieht dann etwa im Rahmen der Theodizee-
debatte. Doch wird man damit der Eigenart tragischer Erfahrungen nicht 
gerecht. Dazu muss zunächst geklärt werden, worin diese besteht. Das ist 
das erste Etappenziel meines Denkweges: die Erfahrung des Tragischen 
möglichst präzise phänomenologisch zu beschreiben. Aber wo sind die Er-
kenntnisquellen dafür? Die Beschäftigung mit den Tragödien legt sich 
nahe. Diese liefert wertvolle Hinweise, führt aber auch an Grenzen, weil 
es sich dabei um eine weitgehend antiquierte Kunstform handelt. Die 
Konsultation philosophischer Konzepte öffnet weitere Horizonte, zeigt 
aber auch, wie sehr die Bestimmung des Tragischen darin von den philo-
sophisch-weltanschaulichen Interessen der Entwürfe geprägt ist. Dennoch 
lohnt es sich, aus diesen Quellen zu schöpfen. Man muss aber über sie 
hinausgehen und Erfahrungen in der Lebenswelt, die als tragisch erlebt 
werden, einer existenzhermeneutischen Betrachtung unterziehen. 

Dann erst kommt die Theologie ins Spiel. Ich frage zum einen, woher 
die theologischen Aversionen gegen die Tragödien und das Tragische 
rühren, und präsentiere zum anderen das Ergebnis meiner Suche nach 
tragischen Motiven in der Bibel und nach systematisch-theologischen 
Reflexionen zu diesem Thema. Am Ende steht dann der Versuch, eigene 
Überlegungen zur theologischen Deutung des Tragischen anzustellen. 
Diese enthalten einiges Provokationspotenzial. 

Querverweise auf andere Kapitel oder Abschnitte dieses Buchs nehme ich 
eingeklammert in den Text auf (z. B.: → 6.3). Die Bibelzitate sind in der 
Regel der Zürcher Bibel entnommen.  



8 Die Erfahrung des Tragischen 

Zu danken habe ich Katharina Schäublin für die Durchsicht des Ma-
nuskripts, wertvolle Korrekturhinweise und inhaltlich fruchtbare Anre-
gungen dazu. Kerstin Otterstein hat mich auf etliche Schreibfehler auf-
merksam gemacht. Mein Dank gilt schließlich Dr. Tobias Meihofer vom 
Theologischen Verlag Zürich für sein wie immer sorgfältiges Lektorat. 

 



 

1. Einleitung 

Erfahrungen tragischen Unheils sind verstörend. Das Verstörende liegt da-
bei nicht bloß im physischen und psychischen Leid, das mit ihnen verbun-
den ist, sondern in der Art, wie es zu diesem Leid gekommen ist und wie 
es empfunden wird. Das Tragische ist eine bestimmte Situationserfahrung, 
die die Erwartung eines geordneten Gangs der Dinge – sowohl im indivi-
duellen menschlichen Leben als auch im Geschichtsverlauf – erschüttert. 
Auf diese Weise untergraben tragische Erfahrungen die Erwartungssicher-
heit im Vollzug des Lebens und rütteln an der existenziellen Geborgenheit. 
Die Lebenswelt wird brüchig und die selbstbestimmte Lebensführung ge-
rät aus dem Lot. In dieser Hinsicht sind tragische Erfahrungen nicht nur 
verstörend, sondern zerstörend.  

Tragische Erfahrungen betreffen zunächst das Leben eines Menschen 
oder einer Gemeinschaft. Sie stellen aber auch eine Herausforderung für 
die Deutung der Kultur bzw. der «Welt» dar. Für Glaubende betreffen sie 
auch das Gottesverständnis. Besonders in Zeiten, die von einer optimisti-
schen Sicht des Menschen, der Geschichte und der Welt insgesamt be-
stimmt sind, tun sich die Kulturdiagnostiker verschiedener Provenienz 
schwer, dem Tragischen Raum zu geben. Es stellt eine Provokation dar, 
die nach Bearbeitung verlangt. Dabei wird das Tragische entweder ganz 
geleugnet oder in einen größeren Sinnzusammenhang gestellt, in dem 
seine Negativität «aufgehoben» (Hegel) (→ 3.1.1) ist.  

• Besonders für ein Verständnis von Geschichte, das diese als Fort-
schrittsprozess auf ein heilvolles Ziel versteht, stellt die Erfahrung 
des Tragischen eine Herausforderung dar. Handlungen und Ereig-
nisse, die als tragisch erfahren werden, müssen dann deutend in die-
sen teleologischen Prozess integriert werden. Es muss ihnen eine 
Funktion zugesprochen, d. h. angenommen werden, dass sie zwar 
Sand im Getriebe des Weltgeschehens bzw. der menschlichen Exis-
tenz sind, letztlich aber doch zur Weiterentwicklung des Ganzen 
beitragen. 

• Auch für ein Verständnis des Menschen als eines autonomen Hand-
lungssubjekts, das seine Lebenswelt nach eigenen Vorstellungen 
und Zielen rational gestaltet, wird das Tragische schwer verdaulich 



10 Die Erfahrung des Tragischen 

sein. Es muss in dieses Menschenbild eingeordnet werden; etwa in-
dem es als Krise aufgefasst wird, an deren Bewältigung der Mensch 
wachsen kann. 

Manche Theoretiker der Moderne betrachteten tragische Welt- und Le-
bensdeutungen als Überrest einer mythischen Weltanschauung. Sie waren 
und sind von der Erwartung beseelt, mit der Emanzipation von religiösen 
Vorstellungen und der Rationalisierung der Lebensverhältnisse löse sich 
das Tragische auf und mit ihm kämen auch die Tragödien an ein Ende. 
Die Überwindung des Tragischen und der Tragödien konnte auf diese 
Weise geradezu zum Definitionsmerkmal der Moderne erklärt werden. 

Solche Kulturdiagnosen und -prognosen werden aber durch die unver-
mittelt hereinbrechende Erfahrung des Tragischen immer wieder unter-
graben. Diese Erfahrungen lassen sich nicht weltanschaulich sedieren. Sie 
stellen den «größeren Sinnzusammenhang», wie überhaupt ein optimisti-
sches Menschen- und Weltbild, infrage. Rita Felski bringt es auf den 
Punkt:  

«tragedy undermines the sovereignty of selfhood and modern dreams of 
progress and perfectibility, as exemplified in the belief that human beings 
can orchestrate their own happiness. In confronting the role of the incal-
culable and unforeseeable in human affairs, it forces us to recognize that 
individuals may act against their own interests and that the consequences 
of their actions may deviate disastrously from what they expected and 
hoped for. Exposing the limits of reason, the fragility of human endeavor, 
the clash of irreconcilable desires or incommensurable worlds, the inescap-
ability of suffering and loss, tragedy underscores the hopelessness of our 
attempt to master the self and the world.»1 

In diesem Zitat klingen schon einige Aspekte an, welche die Erfahrungs-
qualität des Tragischen ausmachen: das Unberechenbare, Unvorherseh-
bare, Unbeherrschbare; ein Handeln, das gegen die eigenen Interessen ver-
stößt und unerwartete unheilvolle Folgen hat; die schmerzliche Erfahrung, 
an die Grenzen der Vernunft zu stoßen und dem Widervernünftigen aus-
gesetzt zu sein; die bittere Einsicht in die Fragilität aller menschlicher 
Bemühungen und die Vulnerabilität des Lebens; der zur Verzweiflung 

 
1 Rita Felski: Introduction, in: dies. (Hg.): Rethinking Tragedy, Baltimore 

2008, 1–25, Zitat: 11. 



Einleitung 11 

führende Konflikt zwischen unvereinbaren Bestrebungen; die schwer er-
trägliche Unentrinnbarkeit von quälenden Verlust- und sonstigen Leid-
erfahrungen. 

Erfahrungen des Tragischen führen an die Grenze des autonomen 
Handelns, das seine Bedingungen selbst setzen und seine Folgen kontrol-
lieren kann, das sich daher moralisch eindeutig zurechnen und damit rati-
onal verstehen lässt. In solchen Erfahrungen zerbricht das erwartungs-
sichere Verhältnis von Ursachen und Wirkungen, von Intentionen, Taten 
und Tatfolgen. Bisher selbstverständliche Kontinuitäten brechen ab. Rati-
onale Planungen und Vorhersehbarkeiten pulverisieren. Die Regelhaf-
tigkeit und Verhältnismäßigkeit von Tun und Ergehen wird erschüttert. 
Der Boden unter den Füssen wankt.2 Die Zukunft verschließt sich. 

Dabei kann das tragische Geschehen als Ausfluss einer unkalkulierba-
ren Kontingenz oder einer metarationalen numinosen Notwendigkeit er-
fahren werden (→ 4.2.2). Im ersten Fall spricht man dann etwa von einem 
«unglücklichen (bzw. dummen) Zufall», im zweiten Fall vielleicht von 
«Schicksal», «höherer Gewalt» «der Hand Gottes», einer «kosmischen Ge-
rechtigkeit, die sich Geltung verschafft hat», «dunklen bzw. bösen Mäch-
ten, die am Werk waren», usw. In jedem Fall wird das Geschehen als ein 
über die Handlungsmacht der Betroffenen hinausgehendes, undurch-
schaubares und daher irrationales erfahren. Das betrifft – in unterschied-
licher Gewichtung – zugleich die Selbst- wie die Welterfahrung. 

Auslöser dafür kann ein unlösbarer innerer Konflikt zwischen gegen-
sätzlichen Bestrebungen bzw. zwischen je für sich erstrebenswerten, aber 
miteinander unvereinbaren Handlungsaufforderungen sein, in den sich 
das Handlungssubjekt ungewollt verstrickt. Aus Aporien erwachsen Kata-
strophen. Auslöser kann aber auch eine äußere Ereigniskonstellation sein, 
die der darin verstrickten Person zum Verhängnis wird. Heterogene, je für 
sich harmlose Kausalketten kollidieren so unglücklich miteinander, dass 
daraus unvorhersehbares Unheil entsteht. Die guten Absichten und wohl-
gemeinten Pläne kehren sich gegen das Handlungssubjekt und lassen es 

 
2 In Büchners «Dantons Tod» heißt es: «Ja, die Erde ist eine dünne Kruste, 

ich meine immer ich könnte durchfallen, wo so ein Loch ist. Man muss 
mit Vorsicht auftreten, man könnte durchbrechen» (2. Akt, 2. Szene). 
Man kann das als Beschreibung eines posttraumatischen tragischen Le-
bensgefühls verstehen. 



12 Die Erfahrung des Tragischen 

scheitern. Gute Intentionen führen in ein Desaster. Das Streben nach ei-
nem Gut bewirkt ebenso Unheil wie der Verzicht auf dieses Streben. Dies 
kann als Absturz in das Sinn- und Ausweglose empfunden werden, das 
sich der Bewältigung in rational plausible und existenziell tragfähige Deu-
tungsmuster entzieht. 

Bei weitem nicht jede Erfahrung von Unheil wird als tragisch erlebt. 
Wenn ein Mensch nach einem ausgefüllten Leben eines natürlichen Todes 
stirbt, so hat das zunächst ebenso wenig den Beigeschmack des Tragischen 
wie ein selbst- oder fremdverschuldeter Tod. Unter bestimmten Umstän-
den können solche Ereignisse aber durchaus als tragisch erscheinen. Es 
braucht also eine genauere Bestimmung der spezifischen Erfahrung des 
Tragischen. 

In einer Studie zum Tragischen kann es aber nicht nur um die Be-
schreibung der unmittelbaren Erfahrungsqualität gehen. Das ist die Ebene 
erster Ordnung: die Phänomenologie. Auf einer zweiten Ebene steht die 
Reflexion dieser Erfahrung im Rahmen einer Weltanschauung zur Diskus-
sion. Es gibt Weltanschauungen, die solchen Erfahrungen nur widerwillig 
Raum geben, und andere, die sie zu ihrer Grundlage erheben, wie es bei 
Schopenhauer der Fall ist. Zu den ersteren gehören die monotheistischen 
Religionen semitischen Ursprungs – vor allem das Judentum, das Chris-
tentum und der Islam. Sie gehen davon aus, dass sich das Weltgeschehen 
im Rahmen einer von der höheren Vernunft Gottes eingerichteten Schöp-
fungsordnung und unter der Regentschaft eines personalen Gottes voll-
zieht. Mit diesem Glauben an Gottes Vernunft und Gottes Willen tun sie 
sich schwer, der Erfahrung des tragischen Unheils das Gewicht zu geben, 
das ihm in der Erfahrung der davon Betroffenen zukommt. Indem sie es 
in den Rahmen der Schöpfungsordnung und der Herrschaft Gottes stel-
len, wird es in die damit verbundene Vollendungshoffnung aufgehoben.  

Aber auch außerhalb der religiösen Weltdeutungen wurden in der 
Geistes- und Kulturgeschichte der Menschheit Kosmologien und Ge-
schichtsverständnisse entwickelt, die das Weltgeschehen auf ein einheitli-
ches rationales Prinzip zurückführen. In der Stoa beispielsweise ist es der 
unpersönlich vorgestellte göttliche Logos, der den ganzen Kosmos durch-
wirkt. Alles Geschehen läuft nach einer von ihm verordneten Kausalität 
ab. Der Lebenslauf des Menschen ist durch die heimarméne, das Schicksal, 



Einleitung 13 

vorgezeichnet und durch die prónoia, die Vorsehung, bestimmt.3 Erfah-
rungen von Unheil werden dann in diese Anschauung der Welt eingeordnet. 
Sie bekommen einen Platz in der vernünftigen Weltordnung zugewiesen. 
Das Chaotische wird in den Kosmos integriert. Solche Weltanschauungen 
versuchen, irrationale Erfahrungen des Tragischen auf die rationale Welt-
ordnung hin durchschaubar zu machen und ihre Uneigentlichkeit zu 
demonstrieren. Damit aber werden diese ihres Ernstes beraubt.  

Das ist die Gefahr aller Weltanschauungen, welche die Welt als einen 
von einer kosmischen Vernunft getragenen Ordnungszusammenhang 
und/oder als eine von einem göttlichen Willen bestimmte Schöpfung ver-
stehen: Sie müssen Unheilserfahrungen, die dieser Ordnung entgegenste-
hen oder dem göttlichen Willen widersprechen, relativieren. Das kann den 
davon Betroffenen Trost spenden und ihnen bei der Bewältigung der Un-
heilserfahrungen helfen. Es kann aber auch eine zynische Vertröstung dar-
stellen.  

Nach dem von Jean-François Lyotard ausgerufenen «Ende der großen 
Erzählungen» haben die sinnstiftenden Universalweltdeutungen an Über-
zeugungskraft verloren. Die einzelnen konkreten Erfahrungen stehen in all 
ihrer Widersprüchlichkeit unverbunden nebeneinander und verlangen da-
nach, in ihrer jeweiligen Eigenbedeutung anerkannt zu werden. Hinzu 
kommt, dass auch die optimistische Stimmung, die nach dem Abbau des 
Ost-West-Gegensatzes am Ende des 20. Jahrhunderts verbreitet war, in 
den multiplen Krisen der jüngeren Vergangenheit und Gegenwart einer 
Ernüchterung gewichen ist. Auf diesem Wurzelboden hat sich die Sensi-
bilität für das Tragische, wie auch für andere Erscheinungsformen von 
Unheil, verstärkt.4  

 
3 Mark Aurel schreibt in seinen «Selbstbetrachtungen»: «Alles ist miteinan-

der verflochten, und die Verbindung ist etwas Heiliges, und das eine ist 
dem anderen kaum fremd. Denn es ist zusammengefügt und bildet ge-
meinsam denselben Kosmos. Es gibt nämlich nur einen Kosmos, der aus 
allem, was existiert, besteht, nur einen Gott, der in allem ist, nur eine allen 
denkenden Wesen gemeinsame Vernunft, nur eine Wahrheit unter der 
Voraussetzung, daß es auch nur eine Vollkommenheit der Wesen gibt, die 
alle diese Herkunft haben und an derselben Vernunft teilhaben.» (Marc 
Aurel: Selbstbetrachtungen. Griechisch – deutsch, hg. von Rainer Nickel, 
Mannheim 22010, VII. Buch, 9). 

4 Siehe dazu auch: Michel Maffesoli: The Return of the Tragic in Postmodern 
Societies, in: Felski (Hg.): Rethinking Tragedy (siehe Anm. 1), 319–336. 



14 Die Erfahrung des Tragischen 

Meine Überlegungen zu diesem Thema beziehen sich zwar weniger auf 
Entwicklungen der Geschichte und mehr auf Lebenserfahrungen. Doch 
der individuelle Lebensvollzug ereignet sich immer im Rahmen von Natur 
und Geschichte und die Lebensdeutung ist immer eingebettet in die Deu-
tung von Natur und Geschichte. Die Erfahrung des Tragischen ist daher 
auch eine Welterfahrung. Sie ist bestimmt vom Weltverständnis des Er-
fahrungssubjekts und wirkt darauf zurück. 

Damit ist die Aufgabenstellung umrissen, der sich dieses Buch widmen 
will. Nach einer Einleitung, in der ich meinen methodischen Zugang zur 
Bearbeitung des Themas offenlege, hermeneutische und terminologische 
Überlegungen anstelle und nach dem Wirklichkeitsstatus des Tragischen 
frage, beschäftige ich mich mit der Kunstform der Tragödie. Lässt sich das 
Tragische aus Tragödien herausdestillieren? Worin besteht es und wie 
kommt es darin zur Darstellung? Im Anschluss daran tauche ich in die 
philosophische Diskussion um das Tragische ein, wie sie in der Neuzeit 
besonders im Deutschen Idealismus geführt wurde. Ich werfe dabei auch 
einen Blick auf den Pantragismus Schopenhauers und Nietzsches. Im da-
rauffolgenden Kapitel versuche ich, Erscheinungsformen der tragischen 
Erfahrung zu benennen, also eine Phänomenologie dieser Erfahrung her-
auszuarbeiten. Dabei nehme ich Einsichten aus den vorangegangenen Aus-
einandersetzungen mit den Tragödien und mit der Philosophie auf, gehe 
aber über sie hinaus. Mich interessiert die «Tragik des Alltags»5. Um diese 
zu ergründen, setze ich bei der existenziellen Erfahrung des Tragischen an.  

Dann folgen theologische Reflexionen. Das Tragische ist in der Theo-
logie nahezu durchweg auf Ablehnung gestoßen. In der Lebenserfahrung 
vieler Menschen und auch vieler Christinnen und Christen spielt es aber 
eine wichtige Rolle. Wie kann es seinen angemessenen Platz im christlichen 
Glauben und in der theologischen Reflexion finden? In der Auseinander-
setzung mit dieser Frage besteht der Zielpunkt meiner Überlegungen. 

Anstoß für die theologischen Überlegungen ist mein Eindruck, dass die 
christliche Glaubenslehre und auch die Seelsorgepraxis Erfahrungen des 
Tragischen, wie generell Erfahrungen von sinnlosem Unheil oft nicht ernst 
genug nahm und nimmt, sondern dazu neigt, solche Widerfahrnisse in 
einen «höheren» Sinnzusammenhang des Handelns Gottes einzuordnen, 

 
5 Nach Maurice Maeterlinck: Le Tragique quotidien, in: ders.: Le Trésor 

des humbles, Essai (1896), Brüssel 1986, Neuauflage 1998, 101. 



Einleitung 15 

um auf diese Weise Trost zu spenden. Der Versuch einer solchen Sinnstif-
tung ist anzuerkennen – darin liegt ja eine wichtige Funktion der Religion 
generell; man hat die Kirche als «Sinnagentur» bezeichnet. Wenn dabei 
aber die Abgründigkeit der Sinnlosigkeitserfahrung nicht ausgehalten, 
sondern geleugnet oder wenn diese «Karsamstagserfahrung» (→ 6.4.3) ins-
gesamt als eine bloß uneigentliche, weil schon im Osterlicht stehende um-
gedeutet wird, kann es keinen echten Trost, sondern nur eine billige Ver-
tröstung geben.  

In seinem posthum veröffentlichten Vortrag «Die Lügen der Tröster» 
von 1991 schrieb Henning Luther: «Seelsorge, die Trost vermitteln will 
durch die Behauptung von Sinn und Bestärkung von Lebensgewißheit, ist 
immer in der Gefahr, der Fassadenwelt aufzusitzen. Das ‹Dahinter› einer 
trostlosen Welt, die um den Verstand bringt und in die Verzweiflung 
treibt, bleibt ausgespart und verdrängt.»6 Und weiter: «Trost wird da zur 
Lüge, wo Sinn suggeriert wird und jeder Anflug eines Verdachts der Un-
sinnigkeit und Sinnlosigkeit unserer Lebensverhältnisse tabuisiert und ver-
drängt wird.»7 

Mit der Klage, die Botho Strauß in seinem Essay «Anschwellender 
Bocksgesang» vorgetragen hat, zielte er gewiss nicht auf die Theologie, son-
dern auf den in seinen Augen verharmlosenden und darin unseriösen Um-
gang mit dem Tragischen in der Gegenwart. Doch sollte sich auch die 
Theologie diese Warnung zu Herzen nehmen: «Die Schande der moder-
nen Welt ist nicht die Fülle ihrer Tragödien, darin unterscheidet sie sich 
kaum von früheren Welten, sondern allein das unerhörte Moderieren, das 
unmenschliche Abmäßigen der Tragödien in der Vermittlung».8 

 
6 Henning Luther: Die Lügen der Tröster. Das Beunruhigende des Glau-

bens als Herausforderung für die Seelsorge, in: Praktische Theologie 33/3, 
1998, 163–176, Zitat: 164 (https://doi.org/10.14315/prth-1998-330302). 

7 A. a. O., 166f. 
8 Botho Strauß: Anschwellender Bocksgesang, in: Der Spiegel, 1993/6, 

202–207, Zitat: 206. Siehe auch die längere Fassung des Essays: Botho 
Strauß: Anschwellender Bocksgesang, in: Heimo Schwilk / Ulrich Schacht 
(Hg.): Die selbstbewusste Nation. «Anschwellender Bocksgesang» und 
weitere Beiträge zu einer deutschen Debatte, Berlin/Frankfurt a. M. 31995, 
19–40, Zitat: 30. 



16 Die Erfahrung des Tragischen 

1.1 Das Tragische in der Kunst, in der Philosophie und im 
Leben. Die Frage nach der Perspektive 

Wo kann man das Tragische finden? Überschaut man die vor allem in der 
Geisteswelt der griechisch-hellenistischen Antike und der europäischen 
Neuzeit geführten Diskussionen um das Tragische, so lassen sich zwei cha-
rakteristisch verschiedene Ansatzpunkte und Horizonte für seine Interpre-
tation erkennen: zum einen die Rekonstruktion des Tragischen aus den 
Tragödien als literarischer und dramaturgischer Kunstform, zum anderen 
seine philosophisch-weltanschauliche Erhebung zu einem Zentralbegriff 
der Wirklichkeitsdeutung in der deutschsprachigen Philosophie des 19. 
und 20. Jahrhunderts.  

Mit den Tragödien als Erkenntnisquelle des Tragischen werde ich mich 
im zweiten Kapitel ausführlich beschäftigen. Dabei wird sich allerdings 
zeigen, dass der Versuch, das Tragische aus den Tragödien herauszudestil-
lieren, mit einigen Schwierigkeiten behaftet ist. Denn er ist immer von der 
Frage begleitet, ob das Tragische der Tragödie vorausliegt und in ihr zur 
Darstellung kommt, oder ob die Tragödie das Tragische als ein künstleri-
sches Stilelement allererst hervorbringt.9 Oder sollte das Tragische erst 
eine philosophische Erfindung der Dichter und Denker des ausgehenden 
18. und des 19. Jahrhunderts sein, die es dann in die Tragödien hinein-
projiziert haben? Geht es beim Tragischen also um ein anthropologisches 
bzw. ontologisches, um ein literarisches bzw. theatrales oder um ein phi-
losophisches Phänomen? Ist Tragik ein Stück Lebenserfahrung oder eine 
Kunstgattung oder eine Idee?  

Ich gehe vom ersten Fall aus, blicke in einer existenziellen Perspektive 
auf Erfahrungen des Tragischen und versuche, solche Erfahrungen phäno-
menologisch zu beschreiben. Dazu kann die Beschäftigung mit den Tra-
gödien allerdings eine wichtige Hilfestellung bieten. Man muss dabei je-
doch bedenken, dass die Tragödien nicht zu dem Zweck verfasst worden 

 
9 Diese beiden Zuordnungen des Tragischen zur Tragödie entsprechen den 

von Oscar Mandel herausgearbeiteten Typen von Tragikdefinitionen: den 
«derivative definitions» und den «substantive definitions». Die «derivative 
definitions» lokalisieren das Tragische in der Konstitution der Wirklich-
keit und sehen in den Tragödien deren exemplarische Darstellung. Die 
«substantive definitions» hingegen bestimmen das Tragische als Element 
der Tragödie (Oscar Mandel: A Definition of Tragedy, New York 1961, 
Nachdruck 1986, 10–20). 



Einleitung 17 

sind, solche Erfahrungen realistisch abzubilden. Es sind Schauspiele, die 
eine bestimmte Wirkung erzielen, also Erfahrungen und Reflexionen in-
duzieren bzw. evozieren wollen. Die literaturwissenschaftlichen und tra-
gödientheoretischen Zugänge zum Tragischen beschäftigten sich daher 
vorzugsweise mit der Handlung der Tragödien, der Inszenierung dieser 
Handlung unter Anwendung bestimmter Kompositionsprinzipien und 
der Wirkung auf die Zuschauer der Stücke. 

Die philosophischen Auseinandersetzungen mit diesem Thema gehen 
zwar oft auch von den Tragödien aus, verorten das Tragische aber «hinter» 
den Tragödien: in den Abgründen des menschlichen Daseins und der 
weltlichen Wirklichkeit insgesamt. Sie fragen nach dem Grund dieser Ab-
gründigkeit und stellen metaphysische Überlegungen an, um diesen zu er-
hellen. Auf der Grundlage einer weltanschaulich optimistischen Geist-
philosophie konnte das Tragische als bloße Entwicklungshemmung in der 
Selbstentfaltung des Geistes bzw. der ‹Weltvernunft› angesehen werden, 
deren Überwindung durch die Verlaufslogik der Geschichte aber garan-
tiert ist (so bei Hegel) [→ 3.1.1]). Im Rahmen eines eher pessimistischen 
Weltbildes wurde das Tragische dagegen zur Grundbeschaffenheit allen 
weltlichen Seins und des menschlichen Daseins erklärt. Die Wirklichkeit 
ist demnach eine im Grunde gebrochene und alles menschliche Streben ist 
letztlich zum Scheitern verurteilt (so etwa bei Schopenhauer [→ 3.2.1] 
und mit anderer Ausrichtung bei Nietzsche [→ 3.2.2]).  

Es gibt daneben einen dritten Typus der philosophischen Annäherung 
an das Tragische. Er besteht im Versuch, eine Phänomenologie des Tragi-
schen herauszuarbeiten. Ich finde ihn etwa bei Max Scheler (→ 3.3.1) und 
Karl Jaspers (→ 3.3.2). Bei meinem eigenen Versuch, das Tragische als 
Erfahrung zu beschreiben, kann ich daran anknüpfen.  

Dabei beziehe ich Einsichten ein, die ich in der Auseinandersetzung 
mit den Tragödien sowie mit den Ansätzen der idealistischen und nach-
idealistischen Philosophie gewonnen habe. Im Blick auf die philosophi-
schen Entwürfe geht es mir weniger um deren Weltanschauung und mehr 
um das Angeschaute, d. h. um die darin verarbeiteten Erfahrungen. Im 
Blick auf die Tragödien interessiert mich weniger die Inszenierung und 
mehr das Inszenierte, also weniger die Poetik und mehr die Inhalte und 
die Strukturen der Handlung. Ich folge hier Friedrich Dürrenmatt, der 



18 Die Erfahrung des Tragischen 

schrieb: «Tragisch empfinden wir nicht mehr die Kunst, sondern die 
Welt.»10  

Mein Interesse gilt also weniger den Tragödien an sich und auch nicht 
so sehr den spekulativen philosophischen Ergründungen des Tragischen. 
Es gilt der Ereignung des Tragischen im gelebten Leben und in der Welt. 
Ich befrage daher die tragödientheoretischen und die philosophischen Zu-
gänge zum Tragischen daraufhin, was sie für eine Phänomenologie des 
Tragischen austragen. Die Analyse der Tragödienhandlungen und der 
Nachvollzug philosophischer Reflexionen können wertvolle Erkenntnisse 
dazu liefern. Das gilt besonders für philosophische Ansätze, die weniger 
auf metaphysische Erklärungen als auf phänomenologische Beschreibun-
gen des Tragischen ausgerichtet sind. 

Im letzten Teil meiner Studie frage ich dann, wie sich das Tragische in 
und an der Erfahrung theologisch deuten lässt. Anvisiert ist dabei ein christ-
lich grundiertes Verständnis, bei dem das Tragische weder prinzipalisiert 
noch marginalisiert wird. 

1.2 Das Tragische als diskursives Konzept und als 
existenzielle Erfahrung. Die Frage nach der 
Hermeneutik 

Im Alltagssprachgebrauch wird der Begriff des Tragischen oft unspezifisch 
auf Unheilsereignisse jeder Art angewendet. Er bezeichnet dabei die 
Schrecklichkeit von Geschehnissen. In trivialisierter Form können sogar 
«Pechsträhnen» als «tragisch» und die darin verwickelten Akteure als «tra-
gische Figuren» bezeichnet werden – wie bei einem Fußballer, der aufop-
ferungsvoll für seine Mannschaft kämpft, eine Fülle von Torchancen nicht 
nutzt und dann ins eigene Tor trifft, sodass seine Mannschaft das Spiel 
verliert. 

Schon Hegel hat diesen unreflektierten Sprachgebrauch kritisiert. Er 
will «tragisch nicht im oberflächlichen Sinn des Worts [verstanden wissen], 
wie man jedes Unglück – wenn jemand stirbt, einer hingerichtet wird – 

 
10 Friedrich Dürrenmatt in einem von Siegfried Melchiner geführten Ge-

spräch, das unter dem Titel: Wie schreibt man böse, wenn man gut lebt?, 
in: Theater heute 9, 1968, 6–8 abgedruckt wurde. Zitat: S. 8. 



Einleitung 19 

tragisch nennt; dies ist traurig, aber nicht tragisch.»11. Gegenüber einer 
solch oberflächlichen Rede vom Tragischen bedarf es einer philosophi-
schen Klärung und Präzisierung des Begriffs. 

Wir bewegen uns dabei in einem hermeneutischen Zirkel zwischen ei-
nem bestimmten Verständnis bzw. einem Begriff bzw. einem Konzept des 
Tragischen einerseits und der Identifizierung tragischer Phänomene bzw. 
Erfahrungen andererseits: Der Begriff bestimmt, was als eine solche Erfah-
rung gelten kann, und an der Erfahrung tritt der Inhalt des Begriffs zutage. 
Hier «zeigt» sich, was das Tragische ist; hier wird es anschaulich. An dieser 
Zirkularität ist nichts Besonderes. Sie gilt für alle Allgemeinbegriffe, mit 
denen wir Erfahrungen deuten.  

Wenn man sich aber in einem hermeneutischen Zirkel bewegt, muss 
man angeben, wo man in diesen Zirkel einsteigt. Mein Einstiegspunkt 
liegt – wie schon deutlich geworden sein dürfte – nicht beim Konzept des 
Tragischen, sondern bei der Erfahrung; nicht bei der Poetik der Tragödie, 
nicht bei tragischen Weltanschauungen; auch nicht bei einer geschichts-
philosophischen Theorie des Tragischen, sondern bei Lebenssituationen, 
die als tragisch erfahren werden. Anders gesagt: Der Ausgangspunkt mei-
ner Überlegungen ist nicht die Kunst und auch nicht die Geschichte, son-
dern die Geschichtlichkeit des Daseins. Von dort führt der Weg dann 
«nach oben», zu philosophischen und theologischen Reflexionen. Dieses 
induktive Vorgehen hat den Vorteil, philosophische und theologische 
Auffassungen des Tragischen kritisch daraufhin zu befragen, ob und in-
wieweit sie der Erfahrungsdeutung dienen, oder ob sie nur ihre eigene Sys-
temlogik entfalten und dabei leicht zum intellektuellen Glasperlenspiel 
werden. Nicht zu Unrecht wird ein solches Erfahrungsdefizit immer wie-
der empfunden und beklagt. Mit Kathleen M. Sands kann man konsta-
tieren:  

«The difficulty of speaking of tragedy in the language of Christian theo-
logical tradition is a measure of the deadening distance that has grown up 
between theology and religious experience.»12 

 
11 Georg W. F. Hegel: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I 

(TWA 18), Frankfurt a. M. 1980, 446. 
12 Escape from Paradise: Evil and Tragedy in Feminist Theology, Minneapolis, 

MN, 1994, 2. 



20 Die Erfahrung des Tragischen 

In den folgenden Kapiteln soll es darum gehen, den spezifischen Erfah-
rungstypus des Tragischen einer möglichst genauen Beschreibung zu un-
terziehen und ihn dabei erst als solchen zu bestimmen. Wenn auch eine 
solche deskriptive Herausarbeitung immer schon interpretationshaltig ist, 
so bleibt sie doch primär dem anvisierten Erfahrungskomplex und nicht 
einem philosophischen oder theologischen Rahmenkonzept verpflichtet. 

Ein Wort noch zu der im Folgenden verwendeten Terminologie: Ich 
spreche weniger von «Tragödien», die Menschen widerfahren bzw. in die 
sie verstrickt sind, weil dieser Begriff einerseits in die Literatur- und 
Theaterwissenschaft verweist, andererseits durch seinen Gebrauch in der 
Alltagssprache noch stärker verwässert ist als der Begriff des «Tragischen». 
Auch das im 18. Jahrhundert aus dem Adjektiv «tragisch» (von lat. tragicus) 
abgeleitete und im 19. Jahrhundert oft (pathetisch aufgeladen) gebrauchte 
Substantiv «Tragik» spielt keine zentrale Rolle. Es war und ist stärker auf 
Erscheinungen der Geschichte bezogen und tendiert dazu, geschichtliche 
Entwicklungen und ihre Resultate als schicksalhaft zu interpretieren. In 
der Zeit zwischen 1919 und 1945 konnte dieser Begriff in Deutschland 
für problematische Geschichtsdeutungen ge- bzw. missbraucht werden, 
denen zufolge im Untergang der Nation eine erhabene Tragik liegt. 
Demgegenüber spreche ich eher vom «Tragischen» oder gebrauche das 
Adjektiv «tragisch» (etwa in der Rede von «tragischen Erfahrungen»). Der 
substantivische Ausdruck «das Tragische» darf dabei aber nicht so 
verstanden werden, als sei damit eine Substanz hinter den Erfahrungen 
gemeint, die sich in diesen manifestiert. Es geht vielmehr um eine 
Erfahrungsqualität, die noch näher zu bestimmen ist (→ 4.). Inhaltlich 
sinnvoller wäre die adjektivische oder adverbiale Redeweise («tragisch») 
und deren (plurale) Substantivierung «Tragisches». Dies führt aber zuwei-
len zu sperrigen Formulierungen. Deshalb spreche ich in der Regel von 
«dem Tragischen» bzw. von «Erfahrungen des Tragischen». 

1.3 Das Tragische im Sein und im Bewusstsein. Die Frage 
nach dem Wirklichkeitsstatus 

Ich betrachte das Tragische als eine bestimmte Erfahrungsqualität und in 
diesem Sinne als Interpretament von Erfahrung. Dieses Interpretament ist 
weder willkürlich noch notwendig. Es legt sich aus der Erfahrung heraus 



Einleitung 21 

nahe, drängt sich auf. Es gehört zum «Wie» der Erfahrung. Die als «tra-
gisch» bezeichnete Konstellation lässt sich nur im Modus ihres Verständ-
nisses, also hermeneutisch, erfassen. Es handelt sich dabei um ein «erfahren 
als» bzw. «verstehen als». Wenn etwas «als etwas» gesehen wird, eignet der 
Interpretation eine «epistemologische Nachträglichkeit»13, die aber nicht 
in einem zeitlichen Sinn als Nacheinander von Geschehen und Deutung 
zu verstehen ist. Ein innerer Konflikt oder ein bestimmtes äußeres Wider-
fahrnis wird im Kontext einer bestimmten Situation als tragisch erfahren.  

Die Erfahrung eines Geschehens als tragisch stellt eine Interpretation 
erster Ordnung dar, über die sich Interpretationen zweiter Ordnung legen 
können, die das Tragische in einen umfassenden Sinnhorizont stellen. So 
kann es gedeutet werden als Fügung des Schicksals oder göttlicher Mächte, 
als Auswirkung des karma-Prinzips, als Vorsehungshandeln des biblisch 
bezeugten Gottes, als Resultat einer verhängnisvollen geschichtlichen Ent-
wicklung, als (unverhältnismäßige) Strafe für ein Vergehen usw.  

Es geht bei der Phänomenologie der tragischen Erfahrung darum, die 
Erfahrungsqualität und das Deutungsmuster des Tragischen zu entfalten 
und näher zu bestimmen. In einem Deutungsmuster wird die erfahrene 
Wirklichkeit in einer bestimmten Perspektive «gesehen». Für das Erfah-
rungssubjekt gibt es den Erfahrungsgegenstand nur in dieser Sichtweise. 
Mehr noch: Für das Erfahrungssubjekt ist die erfahrene Situation tragisch. 
Das Deutungsmuster erschließt die Wirklichkeit für das Subjekt. Die Be-
zeichnung «tragisch» qualifiziert also nicht nur die Erfahrung, sondern die 
erfahrene Wirklichkeit selbst! Diese zeigt sich als tragisch. 

Auch wenn der betroffenen Person bewusst ist, dass andere Personen 
die gleiche Situation anders erfahren können, so berechtigt das noch nicht, 
hinter den verschiedenen Erfahrungen und Sichtweisen eine reine «uner-
fahrene» Wirklichkeit «an sich» zu postulieren. Es gibt die Wirklichkeit 
nur im Modus der Erfahrung: als rezipierte und erschlossene Wirklichkeit 
und das heißt: in Beziehung zum Erfahrungssubjekt.  

Mit dieser erkenntnistheoretischen und hermeneutischen Weichenstel-
lung ist der Wirklichkeitsbezug der tragischen Erfahrung (wie jeder Erfah-
rung) in der Mitte zwischen den beiden Polen der Subjektivierung und der 
Objektivierung angesiedelt: Geht man einseitig vom Pol des Subjektiven 
aus, dann gibt es die Wirklichkeit nur als Erfahrung; das Tragische wird 

 
13 Christian Kassung: Einleitung, in: ders. (Hg.): Die Unordnung der Dinge. 

Eine Wissens- und Mediengeschichte des Unfalls, Bielefeld 2009, 9. 



22 Die Erfahrung des Tragischen 

dann ganz auf die subjektive Erfahrung bezogen bzw. in diese hinein auf-
gelöst. Geht man in umgekehrter Einseitigkeit vom Pol des Objektiven 
aus, dann wird das Tragische ontologisiert bzw. essenzialisiert, das heißt 
als «objektive» Zuständlichkeit der Wirklichkeit aufgefasst, die es auch 
dort gibt, wo sie nicht erfahren wird. Die Erfahrung wäre dann nur der 
Entdeckungszusammenhang für die Tragik der Wirklichkeit.  

Gegenüber diesen beiden Polen vertrete ich die Mittelposition, der zu-
folge das Tragische nicht einseitig auf die Erfahrung oder auf die Wirklich-
keit, sondern auf die erfahrene Wirklichkeit zu beziehen ist. Das Tragische 
ist also einerseits eine nicht verobjektivierbare, sondern immer nur exis-
tenziell zu fassende Erfahrungsdeutung und als solche Bestandteil mensch-
licher Praxis, andererseits referiert es auf wirkliche innere Konflikte und 
äußere Situationen.  

Es ist dies ein phänomenologisch-existenzhermeneutischer Ansatz, der 
durch die Erfahrung hindurch auf Situationskonstellationen blickt. Man 
kann diese Sichtweise charakterisieren als Wirklichkeitswahrnehmung in 
der Ersten-Person-Perspektive.  

Daraus ergibt sich, dass es «das Tragische» als eine wie auch immer 
geartete Wesensbestimmung der Wirklichkeit oder der Erfahrung nicht ge-
ben kann. Es gibt nur tragische Erfahrungen bzw. tragische Strukturen in 
Erfahrungen in einer Vielfalt von Erscheinungsformen. Das Tragische 
lässt sich nicht essenzialisieren und auf einen definitorischen Begriff brin-
gen, sondern nur phänomenal umschreiben.  

Als Phänomen begegnet die Qualität des Tragischen wiederum in zwei 
Dimensionen, die man zwar analytisch unterscheiden, aber nicht trennen 
kann: Zum einen erscheint es in realen Geschehensabläufen, Situations-
konstellationen und inneren Konflikten, die eine desaströse Entwicklung 
heraufbeschwören, zum anderen ist es mit Empfindungen, Affekten und 
Anschauungen verbunden, die sich angesichts solcher desaströser Entwick-
lungen einstellen. Es sind Empfindungen von Depressivität, Jammer, 
Trauer, Wehmut, aber auch Furcht und Schrecken. Die objektive Seite 
kann man als eine bestimmte Form des Übels beschreiben, die subjektive 
Seite als eine bestimmte Form des Leidens. 

Wie ist das Verhältnis von «Übel» und «Leid» zu bestimmen? Auf der 
Ebene der Erfahrung ist ein Widerfahrnis ein Übel, wenn es Leid verur-
sacht. Insofern ist «Leid» die basale Kategorie und «Übel» eine davon ab-
geleitete. In einer ontologischen Betrachtungsweise wäre diese Zuordnung 



Einleitung 23 

umzukehren und dem Übel – als das, was Leid verursacht – sachliche Pri-
orität zuzusprechen.  

Ich folge dem von der Erfahrung ausgehenden Denkweg. Demzufolge 
gibt es kein unerfahrenes Übel an sich, sondern nur ein solches, das als 
Leiden erfahren wird. Dabei muss man allerdings einen weiten Begriff von 
«Leiden» voraussetzen, der über das Empfinden von physischen oder psy-
chischen Schmerzen hinausgeht. So kann man etwa auch an der Beschä-
digung oder am Verlust eines Kulturgutes oder an Naturzerstörungen lei-
den. Auch das Sekundärleiden am Leiden anderer («Mitleid») ist darin 
eingeschlossen. Würde man dagegen von einem enger gefassten Begriff des 
Leidens – als das, was einem empfindungsfähigen Wesen Schmerzen be-
reitet – ausgehen, könnte man ökologische und kulturelle Schäden nicht 
mehr (oder nur noch insofern, als sie unmittelbar Schmerzen verursachen) 
als Übel bezeichnen. 

Der Ausgangspunkt beim subjektiven Leiden leugnet nicht, dass es ob-
jektive Übel gibt, die Leiden verursachen, dass also die Wirklichkeit selbst 
leidverursachend sein kann, er betont aber, dass diese Übel nur von ihrer 
leidverursachenden Wirkung her als solche erfahren und bezeichnet wer-
den. Beim Tragischen geht es um solche leidverursachenden Übel. Aber 
nicht jedes leidverursachende Übel ist tragisch zu nennen. Es braucht eine 
Näherbestimmung: Worin besteht die Erfahrungsqualität des Tragischen? 
Im nun folgenden zweiten Kapitel will ich dieser Frage im Blick auf die 
Darstellung des Tragischen in Tragödien nachgehen. Die Leitfrage lautet: 
Was ist das Tragische in Tragödien? 

 





 

2.  Das Tragische in den Tragödien 

Der Versuch, des Tragischen in Tragödien ansichtig zu werden, steht vor 
gravierenden Schwierigkeiten: Diese bestehen zum einen in der Bestim-
mung von Inhalt und Umfang des Begriffs «Tragödie» und zum anderen 
in der Antwort auf die Frage, was das Tragische in den Tragödien ist.  

Die Bestimmung des Begriffs «Tragödie» und die Anwendung dieses 
Begriffs auf die einzelnen (literarischen und/oder theatralen) Stücke steht 
auf schwankendem Grund. Soll man diesen Begriff induktiv von den Stü-
cken ableiten, die als Tragödien bezeichnet wurden, oder soll man ihn de-
duktiv aus philosophischen, kunsttheoretischen Reflexionen gewinnen 
und dann bestimmte Stücke als «Tragödien» identifizieren? Soll man ihn 
nur auf solche Stücke anwenden, die von ihren Urheberinnen und Urhe-
bern selbst so bezeichnet werden (wie Goethes «Faust»)? Oder soll man 
unabhängig von der Selbstbezeichnung eine Bestimmung über den Inhalt 
(das «Tragische»), die Form (Gattungsmerkmale, Aufbauschemata, dra-
matische Stilmittel usw.) oder über die Wirkung (Erregung von Betroffen-
heit, ethische Bewusstseinsbildung usw.) vornehmen? All diese Versuche 
führen nicht zu eindeutigen Festlegungen. Man bewegt sich in dem glei-
chen hermeneutischen Zirkel, den ich oben (→ 1.2) als Kreisbewegung 
zwischen dem Begriff des Tragischen und tragischen Erfahrungen bzw. 
zwischen dem Tragischen als Diskurs und dem Tragischen als geschichtli-
che Ereignung beschrieben habe. Hier besteht der Zirkel aus der Bestim-
mung des Begriffs «Tragödie» und der Auseinandersetzung mit den ein-
zelnen Stücken, die damit bezeichnet werden.  

Um das Tragische in den Tragödien aufzusuchen, braucht es ein Vor-
verständnis davon. Dieses kann man aber nicht aus der Tragödie selbst 
gewinnen, weil die Stücke nicht als Inszenierungen einer aus der Erfahrung 
gewonnenen Idee des Tragischen konzipiert sind (→ 3.4). Man kann das 
Vorverständnis nur aus dem «kulturellen Gedächtnis», dem eigenen Le-
bensgefühl14 und der philosophischen Reflexion existenzieller Erfahrun-
gen entwickeln. Auf diese Weise gebildet, kann man es dann an die als 

 
14 «Lebensgefühl» ist hier in einer tieferen Bedeutung verstanden, wie sie etwa 

in der Frühromantik bekannt war: als Intuition, als unmittelbares Inne-
werden eines Phänomens, als Ergriffensein unserer Rezeptivität durch das 
Widerfahrende. 



26 Die Erfahrung des Tragischen 

Tragödien zu bezeichnenden Stücke herantragen und in der Auseinander-
setzung mit ihnen schärfen. Daraus ergibt sich auch die jeweilige Bestim-
mung dessen, was als Tragödie gelten kann. Die Ränder des Begriffsinhalts 
und -umfangs sind dabei notorisch unscharf.  

In seiner engsten, damit aber auch präzisesten Bedeutung trifft der Be-
griff nur auf die griechischen Tragödien des 5. Jahrhunderts v. Chr. zu, 
wo diese Kunstform ihren historischen Ursprung hat. So hat ihn etwa 
Walter Benjamin u. a. ausgelegt (→ 2.3).  

Mit seiner an die Tragödientheorie des Aristoteles angelehnten Defini-
tion geht Hans-Dieter Gelfert darüber hinaus. Sie lautet:  

«Die Tragödie ist die dramatische Darstellung eines Geschehens, in dem 
ein Held, der weder ein Verbrecher noch ein Heiliger sein darf, durch eine 
schuldhafte Verfehlung (Hamartia) zuerst in Gefahr gerät und nach einem 
Wendepunkt (Peripetie) unter Gewahrwerdung seiner Verstrickung (Ana-
gnorisis) ins unausweichliche Verderben stürzt, was im Zuschauer zuerst 
Schauder (Phobos) und nach dem Wendepunkt Jammer (Eleos) hervorruft, 
worauf ein Gefühl der emotionalen Entlastung (Katharsis) zurückbleibt.»15 

Diese Definition erlaubt es ihm, auch die literarischen und theatralen 
Dramen späterer Epochen als Tragödien zu bezeichnen. So wendet er 
diesen Begriff auf die Dramen des elisabethanischen England (Shakespeare) 
und der französischen Klassik des 17. und frühen 18. Jahrhunderts (Pierre 
Corneille, Jean Racine) an. Selbst die vom Geist der Aufklärung, der 
Romantik und der Weimarer Klassik, von Idealismus, Historismus und 
Naturalismus geprägte Produktion tragischer Dramen in Deutschland von 
Lessing über Schiller, Büchner bis Hebbel zählt er dazu. Damit endet dann 
aber die Geschichte der Tragödien. 

Fasst man den Begriff der Tragödie noch weiter und geht dabei weniger 
von der Form und der Wirkung und mehr vom tragischen Inhalt aus, dann 
lassen sich sogar moderne Stücke dieser Gattung zurechnen, etwa solche 
von Gerhart Hauptmann, Samuel Beckett oder der Existenzialisten Sartre, 
Anouilh und Camus, auch wenn in ihnen viele Strukturmerkmale der klas-
sischen Tragödien fehlen.  

Weitet man den Blick über die abendländische Kulturgeschichte hin-
aus, so kann man Analogien dazu in den Dramen anderer Kulturkreise 

 
15 Hans-Dieter Gelfert: Die Tragödie. Theorie und Geschichte, Göttingen 

1995, 19. 



Das Tragische in den Tragödien 27 

finden.16 Andererseits gibt es selbst im Westen lange Epochen und weite 
Regionen, die kaum Tragödien hervorgebracht haben. Hans-Dieter Gelfert 
spricht beispielsweise vom «untragischen Mittelalter»17 und vom «un-
tragischen Amerika»18. 

Tragödien sind eine Kunstform.19 Die literarische Produktion und die 
theatrale Aufführungspraxis tragischer Dramen waren zumeist von litera-
turwissenschaftlichen und tragödientheoretischen Überlegungen begleitet. 
Idealtypisch kann man zwischen zwei Arten der Tragödientheorie unter-
scheiden, wobei sich beide Ansätze in den konkreten Theorien berühren 
und mehr oder weniger überlagern: einer poetologischen und einer philo-
sophischen.  

Der poetologische Ansatz, wie ihn schon Aristoteles vertreten hat (→ 3.1), 
fragt nach den Konstruktionsprinzipien, der Aufführungspraxis und der 
zu erzielenden Wirkung der Tragödien (im Plural). Er hat seinen aka-
demischen Ort in den Literatur- und Theaterwissenschaften.20 Der philo-
sophische Ansatz, wie er erstmals bei Platon, dann vor allem im 19. und 

 
16 Siehe dazu etwa die Übersicht, in: Andreas Englhart / Franziska Schößler 

(Hg.): Grundthemen der Literaturwissenschaft: Drama, Berlin/Boston 
2019, 207–265. 

17 Gelfert: Die Tragödie (siehe Anm. 15), 44–48. 
18 A. a. O., 144–152. In Aufnahme des Titels eines «editorial»-Beitrags, der 

am 2.12.1946 in der Zeitschrift «Life» (S. 32) erschien. 
19 Die Literatur zur Tragödientheorie sowie zur Deutung antiker und mo-

derner Tragödien ist kaum überschaubar. Exemplarisch nenne ich: Kurt 
von Fritz: Antike und moderne Tragödie, Berlin 1962; Dietrich Mack: 
Ansichten zum Tragischen und zur Tragödie. Ein Kompendium der deut-
schen Theorie im 20. Jahrhundert, München 1970; David E. R. George: 
Deutsche Tragödientheorien vom Mittelalter bis zu Lessing. Texte und 
Kommentare, München 1972; Stephen Halliwell: Aristotle’s Poetics, Lon-
don 1986; Manfred Fuhrmann: Die Dichtungstheorie der Antike. Aristo-
teles, Horaz, Longin, Darmstadt 21992; Alfred Weber: Das Tragische und 
die Geschichte, hg. von Richard Bräu, Marburg 1998, 187–379; Michael 
Silk (Hg.): Tragedy and the Tragic. Greek Theatre and Beyond, Oxford 
1996; Jürgen Thaler: Dramatische Seelen. Tragödientheorien im frühen 
zwanzigsten Jahrhundert, Bielefeld 2003. Werner Frick (Hg.): Die Tragö-
die. Eine Leitgattung der europäischen Literatur, Göttingen 2003. Wei-
tere Literatur findet sich in anderen Anmerkungen. 

20 So will etwa Karl Heinz Bohrer nicht von philosophischen Lektüren des 
Tragischen, sondern ganz von der Ästhetik der Tragödie ausgehen (Karl 

 



28 Die Erfahrung des Tragischen 

20. Jahrhundert zur Entfaltung kommt, zielt demgegenüber stärker auf 
das Wesen der Tragödie (im Singular). Von dieser Wesensbestimmung aus 
wird nach dem Tragischen in der Welt und im Leben sowie nach dessen 
metaphysischem Grund gefragt. Die Tragödien bieten die Material-
grundlage dafür.  

Im Folgenden versuche ich einen groben Überblick über die Entwick-
lung dieser Kunstform im Blick auf das in ihr erkennbare Tragische zu 
geben. Am Ende fasse ich die herausdestillierten Strukturelemente des Tra-
gischen – etwa das Scheitern hochstrebender Absichten an den Widerstän-
den kosmischer oder geschichtlicher Mächte oder die inneren Konflikte 
der Protagonisten, die sie in den Abgrund des Verderbens reißen – ver-
suchsweise zusammen. 

Bei der Bestimmung von Erfahrungen des Tragischen in der Tragödie 
muss man zwei Ebenen in den Blick nehmen: die im Stück bzw. auf der 
Bühne dargestellten Erfahrungen und die Erfahrungen der Zuschauenden 
beim Betrachten des Stücks. Bei letzteren kann man noch einmal unter-
scheiden zwischen den vom Autor intendierten und den tatsächlichen Er-
fahrungen des Publikums, wobei man hier über Vermutungen nicht hin-
auskommt. 

Auf die Interpretation einzelner Stücke kann ich dabei nicht – oder nur 
im Sinne einer knappen Illustration – eingehen; auch nicht auf die Situie-
rung der Tragödien in ihrem jeweiligen kulturgeschichtlichen, sozialen 
und politischen Kontext,21 auch nicht auf die Verästelungen der literatur-
wissenschaftlichen und tragödientheoretischen Diskussionen. 

2.1 Die attischen Tragödien und die philosophische Kritik 
daran 

(a) «Tragödie» bedeutet in wörtlicher Übersetzung «Bocksgesang», abge-
leitet von trágos = Bock und odé = Gesang. Dieser Gesang wurde im Rah-
men von kultischen Festen für Dionysos, den Gott des Weins und der 
rauschhaften Ekstase, aufgeführt. Die genaue Funktion ist umstritten. Ei-
nige Forscher nehmen an, dass der Bocksgesang beim Opfer eines Bocks 

 
Heinz Bohrer: Das Tragische. Erscheinung, Pathos, Klage, München 2009). 

21 Siehe dazu u. a. die Arbeiten von Christian Meier, etwa: Die politische 
Kunst der Tragödie, München 1988. 



Das Tragische in den Tragödien 29 

gesungen wurde22, andere halten ihn für den Gesang der bocksgestaltigen 
Satyrn, die das Gefolge des Dionysos bildeten.23 

Aus diesen kultischen Wurzeln entwickelte sich auf nicht restlos ge-
klärte Weise die Tragödie.24 In den Chorgesang führte Thespis in Athen 
um 530 v. Chr. einen hypokrites (Einzeldarsteller als Gegenspieler zum 
Chor) ein, der den mythos (Erzählung) von einem menschlichen Unglück 
vortrug. Aischylos  und Sophokles ließen einen zweiten und dritten hypo-
krites auftreten und eröffneten damit die Möglichkeit, die Erzählung zu 
inszenieren, also eine Handlung darzustellen. So wurde der Mythos zum 
Drama.25 Der Chor hat ursprünglich die Hauptrolle gespielt und der 
Schauspieler antwortete ihm. Von den späteren Stücken des Aischylos an 
trat die Interaktion zwischen den Schauspielern in den Vordergrund und 
der Chor erhielt eine eher reflektierende und kommentierende Funktion. 
Auf diese Weise verselbstständigte sich die Tragödie zu einem eigenen 
Genre des Theaters. Die Dramaturgie der Stücke folgte dem festen Auf-
bauschema von Prolog – Parodos (Eingangslied des Chores) – Epeisodien 
(Sprechhandlungen der Schauspieler) und Stasima (Chorlieder) im Wech-
sel – Exodos. 

Die vom Dionysoskult abgelösten, aber immer noch innerhalb des 
Festes für Dionysos stattfindenden attischen Tragödien von Aischylos, 
Sophokles, Euripides u. a.26 sind zumeist auf Tun und Ergehen einer 

 
22 So etwa Bernhard Zimmermann: Europa und die griechische Tragödie, 

Frankfurt a. M. 2000, 13–23. 
23 So etwa Joachim Latacz: Einführung in die griechische Tragödie, Göttin-

gen 1993, 56–64. 
24 Eine knappe Problemübersicht bietet Fritz Graf: Griechische Mythologie, 

München / Zürich 31991, 138–150. Deutungen des Ursprungs der Tra-
gödie stellt Johanna Canaris: Mythos Tragödie. Zur Aktualität und Ge-
schichte einer theatralen Wirkungsweise, Bielefeld 2012, 29–38, zusammen. 

25 Der griechische Begriff dráma bezeichnet das Schauspiel im Allgemeinen 
als eine zur Schau gestellte Handlung. Die Tragödie ist eine bestimmte – 
die tragische – Art des Dramas. Das griechische Substantiv dráma leitet 
sich vom Verb drán («tun», «handeln») ab. 

26 Siehe dazu: Siegfried Melchinger: Das Theater der Tragödie. Aischylos, 
Sophokles, Euripides auf der Bühne ihrer Zeit, München 1990. Zur grie-
chischen Tragödie insgesamt: Max Pohlenz: Die griechische Tragödie, 
Göttingen 1954; Jean-Pierre Vernant / Pierre Vidal-Naquet: Mythe et tra-
gédie en Grèce ancienne, Bd. 1, Paris 1973, Bd. 2, Paris 1986; Martha C. 

 



30 Die Erfahrung des Tragischen 

heroischen Zentralfigur fokussiert, deren Einsicht und Handlungsmacht 
an Grenzen stößt und die von schicksalshaften Einwirkungen überrollt 
oder in Konflikten mit «höheren Mächten» zerrieben wird. Die dar-
gestellte Handlung hat also einen metaphysischen bzw. religiösen Bezug. 
Sie inszeniert das daimonion, die göttliche Fügung, in die der Mensch mit 
seinem Handeln einbezogen ist. 

Besonders bei Aischylos ist die Zentralfigur den ewigen Gesetzen der 
kosmischen Seinsordnung ausgesetzt. Sie kann ihnen weder genügen noch 
entgehen. Die Störung dieser Ordnung – sei es aus der Unfähigkeit 
(hamartia) oder aus eigener trotziger Entscheidung (hybris) – stört auch 
die Beziehung zwischen Göttern und Menschen. In jedem Fall ereilt den 
Protagonisten ein unabwendbares Unheil, sei es der Tod oder ein anderes 
desaströses Geschick.27  

Bei Sophokles und vor allem bei Euripides setzt dann eine stärkere Psy-
chologisierung der Figuren ein. Doch ist auch hier Vorsicht geboten, 
moderne Vorstellungen von der Autonomie des Subjekts und seines 
individuellen Willens in die Interpretation einzutragen. Der Wille des 
Menschen ist mehr oder weniger von (metaphysischen, sozialen, politi-
schen usw.) «Mächten» bestimmt. 

Diese Mächte (bzw. die Macht des Schicksals) beschneiden dabei nicht 
die Freiheit der Handelnden, bestrafen aber den falschen Gebrauch der 
Freiheit. Was dem Moralgesetz zufolge richtig und falsch ist, vermögen die 
dramatis personae jedoch oft nicht – oder nur retrospektiv – zu erkennen. 

 
Nussbaum: The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek Tragedy 
and Philosophy, Cambridge 1986, 22001; Bernhard Zimmermann: Die 
griechische Tragödie. Eine Einführung, München 1986; Wolfgang 
Schadewaldt: Die griechische Tragödie, Frankfurt a. M. 1991; Arbogast 
Schmitt: Wesenszüge der griechischen Tragödie. Schicksal, Schuld, 
Tragik, in: Hellmut Flashar (Hg.): Tragödie. Idee und Transformation, 
Stuttgart 1997, 5–49; Joachim Latacz: Einführung in die griechische 
Tragödie, Stuttgart 1993, 22003; Gustav Adolf Seeck: Die griechische 
Tragödie, Stuttgart 2000; Edith Hall: Greek Tragedy. Suffering under the 
Sun, Oxford / New York 2010; Asmus Trautsch: Der Umschlag von allem 
in nichts. Theorie tragischer Erfahrung, Berlin / Boston 2020. In den ge-
nannten Publikationen finden sich weitere Literaturangaben. 

27 Siehe dazu: Sabine Föllinger: Aischylos. Meister der griechischen Tragö-
die, München 2009. 



Das Tragische in den Tragödien 31 

Ihr Wissen und Nichtwissen, ihr Tun und Nichttun wird ihnen zum Ver-
hängnis.28 Sie handeln anders, als sie zu handeln glauben.  

Dabei besteht die tragische Pointe nicht selten darin, dass die Helden 
im Versuch, ihrem Schicksal zu entgehen, dieses gerade herbeiführen, wie 
im Fall von Sophokles’ König Ödipus. Ihm wird vorausgesagt, dass er sei-
nen Vater töten und mit seiner Mutter ein Kind zeugen werde. Um dem 
zu entgehen, verlässt er diejenigen, die er für seine Eltern hält, die es aber 
nicht sind. Auf der Flucht ermordet er seinen leiblichen Vater, den er nicht 
als solchen erkennt, und zeugt danach mit seiner Mutter in gegenseitiger 
Unkenntnis der Verwandtschaftsbeziehung vier Kinder. Als der Mutter 
bekannt wird, dass der Vater der Kinder ihr leiblicher Sohn ist, erhängt sie 
sich. Eine wichtige Rolle spielt dabei die Nichterkenntnis der Wahrheit 
und deren Aufhebung. Die Einsicht in die wahren Verwandtschaftsbezie-
hungen und in seine «Blindheit» treibt den Protagonisten in den Ruin. 
Indem Ödipus seine eigene Verwicklung nicht sehen kann, agiert er blind, 
führt die Katastrophe herbei und blendet sich als Selbstbestrafung. Er ist 
einer für ihn fatalen Spannung von Schein und Sein, Verborgenheit und 
Entbergung ausgesetzt. Das kommt auch in dem folgenden Zitat aus 
Euripides’ «Iphigenie bei den Taurern» zum Ausdruck:  

«Was im Rat der Götter beschlossen worden, dessen Ende liegt im Unge-
wissen; keiner kennt sein Unglück, denn Schicksalslaunen lenken seinen 
Weg, so dass das Ende nimmer wir ergründen.»29 

Das Tragische besteht zum einen in dieser Verwicklung des menschlichen 
Handelns in einen schicksalhaften Ergehenszusammenhang, der dieses 
Handeln in seine eigene, für den Betroffenen unheilvolle, mit Notwendig-
keit ablaufende Eigendynamik einbezieht, so dass der Handelnde an sei-
nem eigenen Untergang mitwirkt. Sein Blick ist auf die eigene Handlungs-
absicht verengt; er überschaut nicht den Gesamtzusammenhang und 
dessen metaphysische Einbettung. Erst wenn sich der Gang der Dinge 
nicht mehr aufhalten lässt, gehen ihm die Augen auf für den wahren Zu-
stand, in dem er sich befindet.  

Das Tragische besteht zum anderen – und damit zusammenhängend – 
im Missverhältnis zwischen der eigenen Schuld, die aus menschlichen 

 
28 Im Griechischen steht dafür der Begriff ate.  
29 Zitiert nach: Euripides: Iphigenie bei den Taurern. Übersetzt von Georg 

Finsler, hg. von Bernhard Zimmermann, Stuttgart 1988, 20, Z. 514–518. 



32 Die Erfahrung des Tragischen 

Schwächen entspringt (wozu auch ein starrsinniger Wille gehören kann), 
und der Vergeltung, die der Protagonist dafür auferlegt bekommt. Es 
bleibt auch dann tragisch, wenn diese Vergeltung im letzten Moment noch 
abgewendet wird, indem etwa (wie in einigen Tragödien des Euripides) 
ein deus ex machina auftritt und den Untergang des Helden verhindert, 
oder wenn es zu einer Lösung des Konflikts kommt (wie in Sophokles’ 
«Philoktet»). Das Tragische liegt nicht – jedenfalls nicht primär – im Un-
tergang, sondern im Tun und Ergehen, das in den Untergang führt, also 
nicht im fatalen Endpunkt des Geschehens, sondern im Verlauf dieses Ge-
schehens: im ausweglosen Kampf und im agonalen Leiden des Helden. 
Mehr noch: «Das Tragische liegt nicht einfach in der Ausweglosigkeit un-
lösbarer Widersprüche, sondern in der widersprüchlichen Natur des Men-
schen und der Zweideutigkeit allen Geschehens», wie Ferdinand Barth 
feststellt.30 

Die antiken Tragödien sind Schauspiele, die dem Publikum vor Augen 
führen wollen, dass der Geschehensverlauf von einer schicksalhaften Teleo-
logie bestimmt ist und einer höheren, metamoralischen, metaphysischen 
Gerechtigkeit Geltung verschafft, die in der rechten Ordnung des Seins 
besteht. Wenn sich das Individuum dagegen erhebt, wird es von dieser 
höheren Rechtsordnung – dem Fatum – in seine Schranken gewiesen oder 
gar zertrümmert. Die Zuschauer sollen die davon bewirkten Fügungen 
miterleben, sich in die scheiternden dramatis personae einfühlen, Ehrfurcht 
vor den höheren Mächten und Resilienz im Umgang mit vergleichbaren 
Erfahrungen gewinnen. 

In seiner schon 1855 vorgetragenen Darstellung nimmt Robert 
Zimmermann die Position eines Zuschauers ein und beschreibt in der 
Wir-Form die von den Tragödiendichtern beabsichtigte Wirkung. 
Demnach muten die Tragödien dem Publikum einen Perspektivenwechsel 
zu: «Wir» sollen das Geschehen aus der Sicht der Götter sehen:  

«Wir sollen erkennen, daß es die ewige Gerechtigkeit selbst ist, die hier 
eingegriffen hat, daß dem Vergehen die Vergeltung auf dem Fuße folgen 
muß, so verzeihlich vom menschlichen, unverzeihlich vom göttlichen 
Standpunkte. Wir sind parteiisch, die Götter sind unparteiisch; wir sehen 
die Dinge, wie wir sie sehen können, die Götter sehen sie, wie wir sie sehen 
sollten. Indem die Kunst es unternimmt, uns auf diesen Standpunkt zu 
stellen, hebt sie uns über uns selbst hinaus, zeigt sie uns selbst den Lauf 

 
30 Ferdinand Barth: Art. «Theater», in: TRE 33 (2002), 176.  



Das Tragische in den Tragödien 33 

der Dinge und die Verkettung von Schuld und Strafe von einem erhabe-
nen Gesichtspunkt. Auf bloß menschlichem Standpunkte uns nieder-
schmetternd, erscheint das tragische Ereignis vom göttlichen aus erhe-
bend.»31 

Es geht nach Zimmermann nicht darum, Furcht und Mitleid bei den Zu-
schauern zu wecken, sondern Furcht in Ehrfurcht und Mitleid in Erge-
bung in die höhere Notwendigkeit zu verwandeln. Der Protagonist sei 
kein Opfer der Willkür, vielmehr stelle das ihm auferlegte Leiden «ein 
rechtmäßiges Glied des moralischen Weltzusammenhangs [dar], dem ein-
gereiht sich zu fühlen, eine Quelle der Seligkeit ist.»32 Die – nach mensch-
lichem Ermessen geurteilt – ungerechte Strafe, die ihm zuteilwird, soll als 
Walten einer höheren Gerechtigkeit anschaulich gemacht werden. Die 
Zuschauer sollen also in eine Erkenntnisposition versetzt werden, die dem 
Standpunkt der Darsteller überlegen ist und von dem aus sie das als un-
verdient erscheinende Unglück auf seinen Grund hin «durchschauen» 
können. 

«So zerschmettert uns das Tragische zuerst, um uns dann desto höher em-
porzuheben, zeigt den Menschen gegen das Göttliche in der tiefsten Er-
niedrigung, um ihm durch das Bewußtsein, daß er sich zur Erkenntniß 
der Gerechtigkeit des göttlichen Waltens emporzuschwingen vermag, das 
Gefühl der höchsten Erhöhung zu gewähren.»33 

In der Absicht, das Publikum nicht nur intellektuell, sondern auch affektiv 
zu stimulieren, sah man in der Antike das Verbindende von Rhetorik und 
Tragödie. So stellt etwa der Vorsokratiker Gorgias die Redekunst und die 
Schauspielkunst in einen Zusammenhang.34 Was sie verbindet, ist die psy-
chagogische, man könnte auch sagen: magische Wirkung von Worten:  

 
31 Robert Zimmermann: Über das Tragische und die Tragödie. Vorlesungen 

gehalten zu Prag im Frühjahre 1855, Wien 1856, 14 (teilweise kursiv). 
32 A. a. O., 15. 
33 A. a. O., 16 (teilweise kursiv). 
34 So etwa in Gorgias: Lobrede auf Helena (Jonas Schollmeyer: Gorgias’ Lob-

rede auf Helena. Literaturgeschichtliche Untersuchungen und Kommen-
tar, Berlin/Boston 2021).  



34 Die Erfahrung des Tragischen 

«Logos ist ein großer Herrscher, der mit einem sehr kleinen und unschein-
baren Körper göttlichste Werke vollendet; denn er kann Schrecken been-
den, Kummer stillen, Freude bewirken und Rührung verstärken.»35 

In der Tragödie sieht er aber eine bewusste Täuschung am Werk. Plutarch 
überliefert Gorgias’ Auffassung folgendermaßen:  

«In Blüte stand [in Athen] die Tragödie und war in aller Munde; ein wun-
derbares Hör- und Schauspiel ward sie den damaligen Menschen und er-
zeugte durch ihre Mythen und Leidenschaften eine Täuschung (apáte).»36 

Die Tragödie sei mit poetischer Technik (téchne) geschrieben und darin 
nicht der Wahrheit verpflichtet. Sie ist ein veranschaulichter Mythos, eine 
inszenierte Fabel. 

(b) Gegen diese «Fabelhaftigkeit» richtete sich Platons philosophische 
Kritik an den tragischen Dramen.37 Er kritisiert zum einen, dass sie an der 
Erscheinungsoberfläche der Wirklichkeit verharrten und diese nachspiel-
ten (mimesis), statt zu den Wesensgehalten, d. h. zur Wahrheit vorzudrin-
gen. Die Tragödie wie auch die Rhetorik lehrten nicht, sondern wollten 
überzeugen.38 Sie evozierten Meinungen, statt Erkenntnis zu fördern. Dazu 
inszenierten sie den Mythos durch erzählerische Phantasie, wie es auch im 
Homerischen Epos der Fall war, und erzeugten dabei Imaginationen und 
Illusionen. Indem sie die Leidenschaften und die affektive Zerrissenheit 
des Menschen darstellten, verdunkelten sie den Verstand und verbauten 
damit einen rationalen Zugang zur Wahrheit.  

Zum anderen kritisiert Platon die ethische Fragwürdigkeit der Tragö-
dien. Sie führten vor, wie das Gute und Rechte von der týche – dem Zufall, 
der chaotischen Macht der Umstände – sowie von menschlichen Schwä-
chen und Fehlern unterwandert werde. Dass den handelnden Personen ihr 
Wissen wie ihr Nichtwissen, ihr Tun wie ihr Nichttun zum Verhängnis 
werden kann, war für Platon nicht akzeptabel. Solche Ambiguitäten soll-
ten nicht vorgeführt werden.  

Demgegenüber hielt Platon an der letztlich unbezwingbaren Selbst-
durchsetzung des intelligiblen Guten fest und stellte die philosophische 

 
35 Gorgias: Lobrede auf Helena 8.2f, zitiert nach Schollmeyer: Gorgias’ Lob-

rede auf Helena, 155. 
36 Plutarch, De gloria Atheniensium 5, mor. 348BC = B23. 
37 Platon: Politeia II–III und X; Sophistes 235e ff; Nomoi VI–VIII. 
38 Platon: Gorgias 502c–d, 455a, 462c. 



Das Tragische in den Tragödien 35 

Gesetzgebung den bloßen Dichtungen in scharfem Kontrast gegenüber.39 
Der in der guten Staats- und Gesellschaftsverfassung, wie im guten Leben 
überhaupt, waltende Logos soll ihm zufolge an die Stelle des Mythos tre-
ten. Das hatte für ihn auch praktische Konsequenzen: Tragischen Auffüh-
rungen, die das Scheitern des Protagonisten inszenieren, sollten enge 
Grenzen gesetzt werden. In der Politeia plädiert Platon sogar dafür, die 
Tragödiendichter aus dem idealen Staat auszuschließen.40 Im VII. Buch 
der Nomoi stellt er sich selbst als verkörperten philosophischen Gesetzge-
ber den tragischen Dichtern gegenüber und bezeichnet sich als den wahren 
Tragiker41:  

«Wir sind selbst Dichter einer Tragödie, die so weit als möglich die beste 
und schönste sein soll. So ist die gesamte Staatsverfassung von uns als Dar-
stellung des schönsten und besten Lebens konzipiert worden, was unserer 
Meinung nach doch wirklich die wahrste Tragödie ist.»42  

In der wahren Tragödie führe tugendhaftes Leben trotz aller Widrigkeiten 
des Lebens zum erstrebten Glück (eudaimonia). Die Menschen sollten 
dem Ethos folgen, das sich aus der philosophischen theoria ergibt, statt sich 
ihren Leidenschaften hinzugeben. Sie sollten (nach dem Vorbild des 
Sokrates) ihre Affekte kontrollieren, auch im Angesicht des Todes, der für 
Platon die Befreiung der Seele vom Körper bedeutete und deshalb positiv 
besetzt war. 

(c) Aristoteles’ funktional-pragmatischer Ansatz zur Deutung der Tra-
gödie kann als Reaktion auf diese Kritik verstanden werden, mit der er die 
Tragödie zu rehabilitieren versuchte. Ihm zufolge kann man nicht nur 

 
39 Platon: Nomoi VII 817b 7: antítechnoi, antagonistaí. 
40 Platon: Politeia III 398al–b4; X 606el–607a8. Platons Kritik an den poe-

tischen Tragödien findet sich auch, in: Gorgias 502b–c; Politeia X 603eff; 
605c–d; 606d. Weiterführend: Karl Hahn: Die Präsenz des Tragischen in 
Platons politischer Philosophie, in: Peter Nitschke (Hg.): Politeia. Staatli-
che Verfasstheit bei Platon, Baden-Baden 2008, 73–104. Ausführlicher: 
Helmut Kuhn: Die wahre Tragödie. Platon als Nachfolger der Tragiker, 
in: Konrad Gaiser (Hg.): Das Platonbild, Hildesheim 1969, 231–323.  

41 Platon: Nomoi VII 812a5ff. 
42 Platon: Nomoi VII 817b2–5. Siehe dazu: Volker Gerhardt: «Die Politik 

ist die wahre Tragödie». Versuch, eine Bemerkung Platons zu verstehen, 
in: Lore Hühn / Philipp Schwab (Hg): Die Philosophie des Tragischen. 
Schopenhauer – Schelling – Nietzsche, Berlin/Boston 2011, 83–130. 



36 Die Erfahrung des Tragischen 

durch reine Vernunfterkenntnis, sondern auch aus der Dichtung und aus 
der affektbesetzten Erfahrung von Konflikten und Krisen einen persönli-
chen Reifungsgewinn erzielen. Seine Bestimmung der Tragödien kreist 
ganz um deren Wirkung auf die Zuschauer.43 Mit ihrer pathetischen Dar-
stellungsweise wollten sie Jammer (éleos) und Furcht (phóbos) erregen und 
damit eine Reinigung (kátharsis) bewirken. Die Anteilnahme am Geschick 
der fallenden Zentralfigur(en) verbindet sich mit der Erschütterung über 
dieses Unglück.  

Die Deutung dieser Bestimmung hängt allerdings von der Übersetzung 
der von Aristoteles verwendeten Begriffe éleos, phóbos und kátharsis ab. 
Lessing fasste éleos als «Mitleid» auf. Seit Jakob Bernays wahrscheinlich 
machen konnte, dass Aristoteles den kátharsis-Begriff aus einem medizini-
schen Kontext entnahm und darunter den Abbau eines psychosomati-
schen Erregungszustandes verstand,44 wurde die Deutung von éleos, phóbos 
als moralische Empfindungen jedoch problematisch. Gemeint sind nicht 

 
43 Etwa in: Aristoteles: Poetik 6, 1449b, 24–28 (übersetzt und erläutert von 

Arbogast Schmitt: Aristoteles. Werke in deutscher Übersetzung, Bd. 5: 
Poetik, Berlin 2008, 9). Siehe dazu: Ada B. Neschke: Die «Poetik» des 
Aristoteles. Textstruktur und Textdeutung, Bd. 1: Interpretationen, 
Frankfurt a. M. 1980; Walter Kaufmann: Tragödie und Philosophie, 
Tübingen 1980, 37–85; Max Kommerell: Lessing und Aristoteles. 
Untersuchungen über die Theorie der Tragödie, Frankfurt a. M. 1984; 
Hellmut Flashar: Die Poetik des Aristoteles und die griechische Tragödie, 
in: Poetica 16, 1984, 1–23; Manfred Fuhrmann: Die Dichtungstheorie 
der Antike. Aristoteles, Horaz, Longin, Darmstadt 21992; Otfried Höffe 
(Hg.): Aristoteles – Poetik, Berlin 2009, 87–213; Martin Hose: Ein-
leitung, in: ders.: Aristoteles, ‹Poetik›. Einleitung, Text, Übersetzung und 
Kommentar, Berlin/Boston 2023, 3–98.  

44 Jakob Bernays: Grundzüge der verlorenen Abhandlungen des Aristoteles 
über die Wirkung der Tragödie, Breslau 1857, 135–184. Siehe dazu auch: 
Wolfgang Schadewaldt: Furcht und Mitleid? Zur Deutung des Aristoteli-
schen Tragödiensatzes, in: Hermes, 83/2, 1955, 129–171; Hellmut 
Flashar: Die medizinischen Grundlagen der Lehre von der Wirkung der 
Dichtung in der griechischen Poetik, in: Hermes 84/1, 1956, 12–48; 
Bereits Gorgias hatte die Wirkung von Worten mit derjenigen von 
Medikamenten verglichen, die Körperzustände verändern können, so 
etwa, in: Lobrede auf Helena, 14 (Schollmeyer: Gorgias’ Lobrede auf 
Helena, 157). 



Das Tragische in den Tragödien 37 

Emotionen, sondern physiologische («triebhafte») Affekte, die kognitiv 
nicht verarbeitet sind. Sie werden ausgedrückt in Aussagen wie: «mir 
stehen die Haare zu Berge», «es dreht sich mir der Magen um», «mir 
schießen Tränen in die Augen» usw. Solche affektiven Regungen lassen 
sich mit Rationalität und Willen nicht – jedenfalls nicht leicht – kon-
trollieren. Ich würde daher éleos mit «aufwühlender Betroffenheit» und 
phóbos mit «Eschaudern» oder «Erschrecken» übersetzen.  

Wenn es sich bei kátharsis um die Mäßigung eines Erregungszustandes 
handelt, dann ist die Genitivverbindung zwischen «Reinigung» und «Lei-
denschaften» nicht als «Reinigung der Leidenschaften» zu verstehen, bei 
der die Affekte moralisch sublimiert werden, denn die Reinigung vollzieht 
sich auf der affektiven, nicht auf der moralischen Ebene. Es kann sich auch 
nicht um eine «Reinigung von den Leidenschaften» handeln, denn mit der 
dabei angestrebten «stoischen» Affektlosigkeit ginge auch die von den 
Affekten ausgehende Selbstreinigungskraft verloren. Am sinnvollsten er-
scheint daher die Deutung als «Reinigung durch die Leidenschaften», die 
deren affektive Kraft nutzt, um das, was sie erregt, mit emotionaler Intel-
ligenz in positive Antriebskräfte zu kanalisieren und dabei eine affektive 
Erleichterung zu erfahren.  

Die Tragödie versetzt die Zuschauer in einen Spannungszustand und ver-
abreicht zugleich ein Therapeutikum zum Spannungsabbau. Es kommt zu 
einer homöopathischen Selbstentladung der Spannung, indem die Affekte 
auf die Spitze getrieben und damit überwunden werden.  

Möglicherweise intendierte Aristoteles mit dieser Tragödientheorie, die 
Tragödie für die platonische Philosophie zumindest anschlussfähig zu ma-
chen, ohne das Schauspiel seines Charakters als ekstatisches Erlebnis zu 
berauben. Die Katharsis ist nicht nur ein psychosomatischer Vorgang, sie 
hat auch eine epistemisch aufklärende Funktion, indem sie Verschleierun-
gen aufhebt und damit den Blick auf die wirklichkeitsbestimmenden 
Mächte hinter der empirischen Wirklichkeit freigibt. In diesem Sinn wirkt 
sie offenbarend.  

Mit der Fokussierung auf die von der Tragödie angestrebte Wirkung 
auf die Zuschauer wird die Frage wichtig, mit welchen dramaturgischen 
Mitteln die erstrebte Wirkung erzielt wird bzw. werden kann. Darin liegt 
der Impuls für eine poetologische Beschreibung und Deutung der Tragö-
dien. Es sind Schauspiele, die bei ihrem Publikum «ankommen» und die-
ses «bewegen» wollen. Dazu setzen sie theatralische Mittel (wie den sin-
genden und tanzenden Chor) ein und folgen – nach Aristoteles – einem 



38 Die Erfahrung des Tragischen 

bestimmten Strukturschema: Exposition, Aufbau der Spannung in einer 
ansteigenden Handlung, Peripetie (peripéteia = Umschlag), Niedergang 
mit retardierenden Momenten bis hin zur Katastrophe oder einer anderen 
Auflösung.  

Besonders wichtig ist dabei die Peripetie (peripéteia), also der plötzliche 
Umschlag (metabolé) der Handlungsintention in ihr Gegenteil bzw. des 
Handlungsverlaufs in die entgegengesetzte Richtung – zumeist vom Glück 
zum Unglück. Dieser Umschlag kann vom Helden selbst oder von ande-
ren Mächten herbeigeführt worden sein. Der Held ist dabei weder ganz 
aktiv noch ganz passiv, sondern der tragischen Wendung ausgeliefert. Dass 
die Protagonisten am Ende des Stücks zur Einsicht in die tragische Ver-
wicklung kommen (anagnorisis), ist wichtig für die Wirkung der Tragödie 
auf die Zuschauer. Die Aufklärung über das Tragische zeigt dieses erst als 
solches. 

In seiner Poetik gibt Aristoteles technische Anleitungen zur Komposi-
tion von Tragödien, die das Ziel haben, den katharsischen Effekt beim 
Zuschauer zu erwirken. Deshalb bezeichnet er die Handlung der Tragödie 
als «Anordnung der Ereignisse» und gebraucht dafür nicht den Begriff 
«Praxis», sondern den des «Mythos»45. Es handelt sich also um eine insze-
nierte Erzählung. Dabei steht nicht die Darstellung der Figuren und ihrer 
Charaktere im Vordergrund, sondern die erzählte Handlung.46 Diese soll 
eine Lebenswirklichkeit kunstvoll nachahmen, sie aber nicht realistisch ab-
bilden. Für die Darstellung der Tragödienhandlung galt die «Einheits-
regel»: die Einheit der Handlung, die zu einer bestimmten Zeit an einem 
bestimmten Ort spielt und nach einer bestimmten Verlaufslogik folgerich-
tig abläuft. 

(d) Aus der Sicht der mythenkritischen Philosophie bleibt die Hand-
lung der Tragödie, also der in ihr inszenierte Mythos, zu sehr der weltli-
chen Erfahrungswirklichkeit verhaftet, die im Licht einer schicksalhaften 

 
45 «Prinzip und gleichsam die Seele der Tragödie ist also die durchorgani-

sierte Handlungsdarstellung [Mythos].» (Poetik 6, 1450a, 38 in der Über-
setzung von Schmitt [siehe Anm. 43], S. 11). 

46 «Denn die Tragödie ist nicht Nachahmung von Menschen, sondern von 
Handlungen und von einer Lebensweise.» (Poetik 6, 1450a, 17f, in der 
Übersetzung von Schmitt [siehe Anm. 43], S. 10). «Daher sind die (ein-
zelnen) Handlungen und der Mythos (als Einheit dieser Handlungen) das 
Ziel der Tragödie.» (Poetik 6, 1450a, 23f, in der Übersetzung von Schmitt 
[siehe Anm. 43], S. 10). 



Das Tragische in den Tragödien 39 

Notwendigkeit gedeutet wird. Auch die Götter und die Heroen sind mit 
menschlichen Schwächen behaftet und werden dafür bestraft. Die philo-
sophische Schau richtet den Blick dagegen über die Welt hinaus: auf die 
Ideen und die darin gründende Ordnung des Kosmos.  

Daran konnte die von Plato und Aristoteles geprägte antike Philoso-
phie und dann auch die christliche Theologie anschließen. Die antike Phi-
losophie war bestrebt, eine in sich stimmige Ordnung des Kosmos aufzu-
weisen. Unstimmigkeiten, zu denen auch die Negativitäten der Welt- und 
Lebenserfahrung gehören, wurden in diese Ordnung integriert, indem 
man sie etwa zu einem bloßen Mangel an Gutem (privatio boni) abmil-
derte. Der Existenzvollzug des einzelnen Menschen wurde in den Rahmen 
dieser Seinsordnung gestellt. Besonders in der stoischen Philosophie galt 
die Apathie, die Leidlosigkeit und Indifferenz, als vorbildliche Lebens-
haltung. Abgründige Erfahrungen, wie sie in den Tragödien inszeniert 
worden waren, mussten im Licht dieser Vernunfteinsicht als (noch) un-
verstanden erscheinen und sowohl intellektuell als auch in der praktischen 
Bewältigung über sich hinausgeführt werden. 

Die altkirchliche christliche Theologie rezipierte die platonische Philo-
sophie und deren Weiterentwicklungen. Sie konnte die Logifizierung des 
Mythos wie des gesamten Wirklichkeitsverständnisses mit ihrer Logos-
theologie verbinden. Wie Platon, so richtete auch sie dabei den Blick über 
die Welt hinaus: auf den Grund und das Ziel des Kosmos. Für sie bestand 
dieser Grund allerdings im biblisch bezeugten Gott, der die Welt mit hö-
herer Vernunft und einer Heilsabsicht regiert.  

2.2 Shakespeares Dramen 

In der Frühneuzeit, d. h. seit dem Ende des 16. Jahrhunderts, wurde das 
tragische Drama neu belebt, dabei gegenüber den klassischen Tragödien 
aber auch charakteristisch verändert. Die Dramaturgie folgte nicht mehr 
dem festen Aufbauschema der attischen Tragödie (→ 2.1), orientierte sich 
aber weiterhin an der von Aristoteles beschriebenen Struktur von Span-
nungsaufbau, Umschlag und Entlastung (→ 2.1). Die Darsteller trugen 
keine Masken mehr, die ihre Individualität verbargen. Der metaphysische 
Bezug auf das kosmische Schicksal und die Fügungen der Götter, wie er 
in den attischen Tragödien gegeben war, trat zurück. Ansätze dazu gab es 
allerdings schon bei den griechischen Tragödiendichtern selbst, etwa bei 



40 Die Erfahrung des Tragischen 

Euripides, der die psychische Verfassung seiner Figuren zur Darstellung 
brachte. In den neuzeitlichen Dramen waren es nicht mehr transzendente, 
sondern weltliche Konstellationen, die zu den leidvollen tragischen Ver-
wicklungen führten. Noch ausgeprägter als in den griechischen Tragödien 
ist es aber das Handeln der Personen selbst, das sie in die missliche Situa-
tion bringt. Sie sind selbst für ihr Schicksal verantwortlich, wobei sie in 
einem spannungsreichen Geflecht von Situationsumständen, Beziehungs-
dynamiken und z. T. zwanghaften psychischen Dispositionen handeln. 
Auf diese Weise sind sie zugleich frei und unfrei, zugleich verantwortlich 
und getrieben. Sie verrennen sich in ihr Unglück, wobei zuweilen böse 
Mächte – personifiziert etwa in Hexen – ihr Unwesen treiben.  

Im Kontext der englischen Renaissance im ausgehenden 16. und zu 
Beginn des 17. Jahrhunderts verfasste William Shakespeare seine Tragö-
dien, die zu den einflussreichsten Werken dieses Genres gehören. Man teilt 
sie ein in die frühen Tragödien (etwa «Romeo und Julia», 1595), die 
Römerdramen (wie «Julius Caesar», 1599) und die «großen» späteren 
Tragödien («Hamlet», 1601; «Macbeth», 1608 u. a.). Er nahm Stoffe aus 
der griechischen und römischen Geschichte auf, inszenierte aber auch 
literarische Vorlagen, die von geschichtlichen Begebenheiten in anderen 
Epochen und Regionen – vor allem in England – handeln. Bei den 
Protagonisten handelt es sich um Figuren aus Königshäusern oder Adels-
familien, wobei die Handlung der dichterischen Phantasie des Autors 
entspringt. Die Darstellung orientiert sich nicht an der historischen Wahr-
heit, sondern porträtiert die innere Haltung und das Verhalten der 
Personen im Spannungsfeld der jeweiligen situativen Kontexte.  

Davon lebt die Dramatik der Stücke: Es geht darin um Willensstärke 
und Handlungsmacht, aber auch um die Lenkung des Willens durch geis-
tige Verwirrung und starke Affekte wie Liebe und Eifersucht, Begehren 
und Hass, Ehrgeiz und Stolz. Die Verhaltenssteuerung nicht durch die 
Vernunft, sondern durch taumelnde Leidenschaften führt zu unheilvollen 
Verstrickungen, zu Intrigen und Ränkespielen. Mit Kurzsichtigkeit und 
Hochmut bereiten sich die Protagonisten selbst die Fallgrube, in die sie 
dann aus großer Fallhöhe stürzen. Mit ihrem eigenen, oft manischen Han-
deln verwickeln sie sich in eine ausweglose Situation.  

Shakespeare fokussiert die Darstellung auf das gesprochene Wort und 
verzichtet weitgehend auf visuelle Effekte. Dadurch treten die handelnden 
Personen mit ihren Charakteren, ihrer Gesinnung und ihren psychischen 
Bewegungen in den Vordergrund. Nicht eine Schicksalsmacht, sondern 



Das Tragische in den Tragödien 41 

der Wille – oder auch die Selbstblockade der leidenschaftlichen Tatkraft 
durch skrupulöses Räsonieren, wie bei Hamlet47 – lenkt das Geschick und 
führt ins Verhängnis. Es ist selbstverschuldet und hat seinen Grund im 
Verfehlen dessen, was die Situation und/oder die eigene Stellung gefordert 
hätte.  

Bei Hamlet ist es der innere Konflikt um den Auftrag, seinen ermordeten 
Vater zu rächen und dessen Bruder zu töten. In den Widersprüchen seiner 
Person – zwischen Vernunft und (gespieltem?) Wahnsinn, Scharfsinn und 
zweifelnder Melancholie – ist er zu entschlossenem Handeln unfähig und 
schiebt die Ausführung des Auftrags bis zum Ende hinaus. Dabei kommt 
er selbst, wie auch die anderen Hauptfiguren ums Leben. Bei Macbeth ist 
es ein innerer Kampf zwischen Gewissen und der Leidenschaft, die ihn in 
Versuchung und Verblendung führt. Die Versuchung geht von drei 
Hexen und von seiner Frau aus, die Macbeth dazu verleiten, den schotti-
schen König zu ermorden, um damit Macht und Ruhm zu erlangen. 
Dieser Mord erscheint bei Shakespeare als Rebellion gegen die Seins-
ordnung. Damit bereitet sich Macbeth seinen Untergang.  

Das Psychologische – das nicht selten ins Psychopathische übergeht – 
spielt in diesen Stücken eine zentrale Rolle. Man darf es aber nicht isoliert 
betrachten. Die äußeren Einflüsse auf die Personen, deren Gestelltsein in 
eine bestimmte Situation, ihr Eingebundensein in ein soziales Gefüge und 
in kosmische Ordnungen sind von ebenso großer Bedeutung für die Ent-
wicklung der Handlung. Die Stücke können also nicht als reine Psycho-
dramen gedeutet werden.  

Dass die Gesinnung der Personen verbalisiert wird, macht die Handlung 
der Tragödie «von innen heraus» verständlich. Das Tragische besteht – 
etwa in «Hamlet» – in der «Widerwilligkeit» des Ereignisverlaufs, in der 
Spannung zwischen der Subjektivität des Handelnden und den eigentli-
chen Erfordernissen der Handlungssituation. Dies führt dazu, dass die in-
nere Notwendigkeit der Ereignisse den von seiner Willens- und Hand-
lungsfreiheit Gebrauch machenden Protagonisten überrollt. Es ist dies 
aber keine metaphysische, sondern eine geschichtliche Notwendigkeit 
(wobei das Geschichtliche durch die Annahme einer ihm immanenten 

 
47 Siehe dazu aber die Hamlet-Interpretation von Karl Jaspers: «Die ihm vom 

Schicksal aufgezwungene Situation bewirkt diesen Schein des von Refle-
xion gelähmten Schwächlings. Keineswegs ist Hamlet feige oder unent-
schlossen überhaupt» (Jaspers: Über das Tragische [siehe Anm. 213], 116). 



42 Die Erfahrung des Tragischen 

Notwendigkeit dann selbst quasi mythologisiert wird). Wo dem Handeln-
den diese Notwendigkeit zu Bewusstsein kommt, bricht ein innerer Kon-
flikt in ihm auf, der aber den verhängnisvollen Gang der Dinge nicht mehr 
aufzuhalten vermag. Es ist zu spät, um das Gesollte zum Inhalt des Wol-
lens zu machen.  

Das Tragische liegt im Missverhältnis zwischen dem «menschlich-all-
zumenschlichen» Handlungsantrieb der dramatis personae und dem fatalen 
Unheil, das sie damit heraufbeschwören. Schuld daran kann ihr Macht-
streben, ihre mangelnde Einsicht oder ihre Leidenschaft sein. Diese 
«Schuld» löst einen Ereignisverlauf aus, der in seiner Eigendynamik dann 
aber weit über das Vergehen hinausgeht und zu einem katastrophalen 
Resultat führt. Im Bild gesprochen: die handelnde Person tritt eine Lawine 
los, die sie dann überrollt.  

In «Romeo und Julia» ist es nicht eine menschliche Verfehlung, sondern 
die reine Liebe, die das Paar in den Tod führt, zerrieben in der Feindschaft 
zwischen ihren Familien. Die Tragik liegt im Verlauf der Ereignisse und 
in der Fehldeutung der Situation durch Romeo selbst: Als er Julia für tot 
hält, obwohl sie nur bewusstlos ist, nimmt er sich das Leben. Als sie aus 
der Bewusstlosigkeit aufwacht und ihn tot vorfindet, tötet auch sie sich 
selbst. Wäre der Tod der beiden also vermeidbar gewesen? Oder hatte eine 
höhere Macht ihre Hände im Spiel?48 Tragödien sind deuteoffen. Die 
Tragik des Geschehens führt dann allerdings zur Versöhnung der verfein-
deten Familien. 

2.3 Das barocke und das bürgerliche Trauerspiel in 
Deutschland 

(a) In der Barockzeit des 17. Jahrhunderts entwickelt sich das dramaturgi-
sche Genre des Trauerspiels. «Trauer» meint dabei nicht ein subjektives 
Traurigsein. Es geht vielmehr – wie auch in den antiken Tragödien – um 
eine bestimmte «Weltbeschaffenheit»49. Während die Literaten der fran-
zösischen Klassik (Pierre Corneille, Jean Racine, Voltaire u. a.) ihre Stoffe 

 
48 So zumindest die Deutung von Pater Lorenzo im 5. Akt, 3. Szene, 21f: «A 

greater power than we can contradict / Hath thwartet our intents.» 
49 Ich übernehme diesen Ausdruck von Max Scheler, der ihn auf das Tragi-

sche im Allgemeinen bezogen hat (siehe Anm. 201). 



Das Tragische in den Tragödien 43 

noch weitgehend aus der antiken Geschichte und Mythologie entnahmen, 
bezogen sich die Autoren des deutschsprachigen barocken Trauerspiels 
(vor allem Andreas Gryphius und Daniel Casper von Lohenstein) – auf 
die Feudalgesellschaft ihrer Zeit. Ihre Stücke kreisten um Fragen von 
Herrschaft und Untertanenschaft, Tyrannen- und Märtyrertum, aber 
auch von Schicksal und Vorsehung, Jenseits und Seelenheil. Die Protago-
nisten der Stücke gehörten zu den gesellschaftlichen und politischen 
Eliten. Dementsprechend spielen diese vornehmlich im Milieu gekrönter 
Häupter, in Königs- und Fürstenhäusern.  

Die Autoren dieser Trauerspiele wenden sich von der griechisch-römi-
schen Antike und von der Katharsistheorie des Aristoteles (nicht aber von 
dessen Aufbauschema und seiner Einheitsregel [→ 2.1]) ab. Darauf hat 
Walter Benjamin mit Nachdruck hingewiesen. Er schreibt zu den Trauer-
spielen dieser Epoche:  

«Die Geschichte des neueren deutschen Dramas kennt keine Periode, in 
der die Stoffe der antiken Tragiker einflußloser gewesen wären. Dies allein 
zeugt gegen die Herrschaft des Aristoteles. Zu seinem Verständnis fehlte 
alles und der Wille nicht zum wenigsten.»50  

Die von Aristoteles beschriebene affektive Wirkung von Furcht und Mit-
leid habe im barocken Trauerspiel ihre Bedeutung verloren. An deren 
Stelle sei die Trauer getreten.51 Benjamin stellt dabei einen Rückbezug zu 

 
50 Walter Benjamin: Der Ursprung des deutschen Trauerspiels (Berlin 1928), 

in: Gesammelte Schriften, Bd. I/1, Frankfurt a. M. 1974, 203–430, Zitat: 
240. Zu Benjamins Deutung des Trauerspiels siehe: Claude Haas / Daniel 
Weidner (Hg.): Benjamins Trauerspiel. Theorie – Lektüren – Nachleben, 
Berlin 2014; Alexander Honold: Benjamins Konzept des Tragischen, in: 
Helmut Hühn u. a. (Hg.): Benjamins Wahlverwandtschaften. Zur Kritik 
einer programmatischen Interpretation, Berlin 2015, 128–173. 

51 Man kann allerdings fragen, ob Benjamins Hinweis auf die Abwendung 
von der Tragödientheorie des Aristoteles eine so radikale Unterscheidung 
zwischen den Kunstformen der antiken Tragödie und dem barocken Trau-
erspiel zulässt. Im Gegensatz zu Benjamin konstatiert Bohrer, dass die grie-
chische und römische Tragödie zwischen 1600 und 1800 als Maßstab des 
europäischen Dramas galt, auch wenn man sie modifizierte (Bohrer: Das 
Tragische [siehe Anm. 20], 35).  



44 Die Erfahrung des Tragischen 

den kirchlichen Passionsspielen des Mittelalters her.52 Die zweite Diffe-
renz zu den antiken Tragödien besteht ihm zufolge darin, dass es im baro-
cken Trauerspiel nicht um Mythos, sondern um das geschichtliche Leben 
geht.53 Mythos ist dabei verstanden als das in der unveränderlichen Seins-
ordnung verwurzelte Schicksalhafte, während Geschichte die Sphäre rela-
tiv freier menschlicher Aktion und Interaktion bezeichnet.  

Das geschichtliche Leben wird aber nicht in seiner Alltäglichkeit zum 
Stoff des Trauerspiels, sondern in katastrophischen Szenarien, in denen es 
zu extremen Auswüchsen brutaler Konfliktaustragung zwischen den 
heroischen Akteuren kommt. Der Versuch des Souveräns als des «In-
haber[s] diktatorischer Gewalt im Ausnahmezustand»54, sein Schicksal in 
die eigene Hand zu nehmen, führt zu Blutvergießen. Es ist eine Ästhetik 
des Schreckens. 

Szenen, die tragische Inhalte darstellen, finden sich kaum in diesen 
Trauerspielen. Statt Ambiguitäten gibt es vorhersehbare Eindeutigkeit. 
Die Rechtschaffenheit der Märtyrer und das Unrecht auf Seiten ihrer 
mächtigen Peiniger sind klar gegeneinander profiliert. So sollen die darge-
stellten Märtyrer den Zuschauern zum moralischen Vorbild werden und 
der Sturz der Tyrannen soll ihr Gerechtigkeitsbedürfnis befriedigen. Das 
barocke Trauerspiel kann man also kaum als Tragödie bezeichnen. Doch 
gerade damit, also ex negativo, trägt es dazu bei, nach dem zu fragen, was 
tragisch genannt zu werden verdient. Zudem ist es eine Vorentwicklung 
des bürgerlichen Trauerspiels, das dem Tragischen wieder mehr Raum gibt. 

(b) Das bürgerliche Trauerspiel entwickelte sich im Rahmen der Eman-
zipation des (Bildungs-)Bürgertums im 18. Jahrhundert.55 Als Hauptver-
treter dieser Kunstform in Deutschland kann Lessing gelten, der sie mit 

 
52 Benjamin: Der Ursprung (siehe Anm. 50), 255–259. 
53 A. a. O., 243. 
54 A. a. O., 245f. 
55 Siehe dazu: Peter-André Alt: Tragödie der Aufklärung. Eine Einführung, 

Tübingen 1994. Eine wertvolle Quellensammlung für die Tragödienthe-
orien dieser Epoche und darüber hinaus bieten die von Benno von Wiese 
hg. Bände zur «Deutschen Dramaturgie»: Bd. 1: Deutsche Dramaturgie 
vom Barock bis zur Klassik, Berlin/New York 1979; Bd. 2: Deutsche 
Dramaturgie des 19. Jahrhunderts, Berlin/Boston 1969; Bd. 3: Deutsche 
Dramaturgie vom Naturalismus bis zur Gegenwart, Berlin/Boston 1970. 



Das Tragische in den Tragödien 45 

«Emilia Galotti» (1772) paradigmatisch realisierte. Die von Lessing ge-
prägte Bezeichnung «bürgerliches Trauerspiel»56 hebt dieses Genre sowohl 
von der antiken Tragödie als auch vom barocken Trauerspiel ab. In der 
vom Adel bestimmten Feudalgesellschaft schrieb man nur den Mitgliedern 
dieses Standes die Fähigkeit zu tragischem Erleben zu. Dem Bürgertum 
war die Komödie, also das (zumeist derbe) «Lustspiel» vorbehalten.57 
Leonhard Herrmann bestreitet allerdings, dass es im bürgerlichen Trauer-
spiel primär um Sozialkritik geht und stellt damit die politische Interpre-
tation dieser Stücke infrage:  

«‹Bürgerlich› bedeutet dabei zunächst ‹privat›, ‹allgemein-menschlich›, ‹auf 
den einzelnen Bürger bezogen› und damit ‹persönlich› oder auch ‹häuslich› 
und ist nicht primär auf die historische Situation des Bürgertums als einer 
sozialen Klasse und den Bürger als ihren politischen Agenten bezogen.»58 

Politische und sozialkritische Tragikdeutungen hoben vor allem auf den 
Standesunterschied zwischen Adel und Bürgertum ab. Dieser spielt aber 
in «Emilia Galotti» nur im Hintergrund eine Rolle; es geht primär um die 
Spannung zwischen Tugend und der Macht der Liebe, aus der sich Emilia 
nur mit dem selbstgewählten Tod zu befreien vermag. Die Rede von einem 
«Trauerspiel» bezieht sich dabei nach Lessing auf den erschreckenden «An-
blick des menschlichen Elendes»59, das dramaturgisch dargestellt wird. 
Dieses Elend hat tragische Züge. 

 
56 Gotthold Ephraim Lessing: Hamburgische Dramaturgie, 14. Stück vom 

16. Juni 1767, in: Gotthold Ephraim Lessing: Werke und Briefe in zwölf 
Bänden, hg. von Winfried Barner u. a., Frankfurt a. M. 1985–2003; Bd. 6: 
Werke 1767–1769, hg. von Klaus Bohnen, Frankfurt a. M. 1985, 250.252.  

 Siehe dazu u. a.: Christian Rochow: Das bürgerliche Trauerspiel, Ditzin-
gen 1999; Wolfgang Pasche: Das bürgerliche Schauspiel, Stuttgart 2005; 
Karl S. Guthke: Das deutsche bürgerliche Trauerspiel, Stuttgart 2006. 

57 Schon nach Aristoteles sucht die Komödie schlechtere und die Tragödie 
bessere Menschen darzustellen (Poetik 2, 1448a, 16–18). 

58 Leonhard Herrmann: «… und sie wird die letzte nicht sein». Fontanes 
realistisches Erzählen und Lessings bürgerliches Trauerspiel, in: Matthias 
Grüne / Jana Kittelmann (Hg.): Theodor Fontane und das Erbe der Auf-
klärung, Berlin/Boston 2021, 106f. 

59 Gotthold Ephraim Lessing: Hamburgische Dramaturgie, 74. Stück vom 
15. Januar 1768, in: Lessing: Werke, Bd. 6 (siehe Anm. 56), 554. 



46 Die Erfahrung des Tragischen 

Von den beiden Affekten, die Aristoteles durch die Tragödie stimuliert 
sah – aufwühlende Betroffenheit und Erschaudern – betont Lessing den 
ersten, deutet ihn aber als Mitleid.60 Das die Zuschauer anrührende Mit-
leid ist für ihn fühlende Menschlichkeit. Es stellt eine «vermischte Emp-
findung [dar], die aus der Liebe zu einem Gegenstande, und aus der Un-
lust über dessen Unglück zusammengesetzt ist.»61 Das Erschaudern rührt 
vor allem aus der  

«Furcht, daß die Unglücksfälle, die wir über diese [die im Trauerspiel un-
ter dem tragischen Geschick leidende Person – R. B.] verhängt sehen, uns 
selbst treffen können; es ist die Furcht, daß wir der bemitleidete Gegen-
stand selbst werden können.»62  

Das bürgerliche Trauerspiel verfolgt nach Lessing die Darstellungsabsicht, 
zur ethischen Bewusstseinsbildung des Publikums beizutragen. Es will die 
«Verwandlung der Leidenschaften in tugendhafte Fertigkeiten»63 bewir-
ken. Aus der Haltung, dem Tun und dem Ergehen der Protagonisten sollten 
die Zuschauer Einsichten für die eigene Werthaltung und Lebensführung 
gewinnen. Die damit angeregte Ausbildung bürgerlicher Tugenden – vor 
allem Vernünftigkeit und Sittlichkeit – entsprach dem Bildungsideal der 
Aufklärung.  

Das Moralische geht dabei aber auch einher mit dem Ästhetischen, die 
Trauer mit der Bewunderung. Die an ihrem tragischen Geschick Zugrunde-
gehenden gehen erhobenen Hauptes unter. Sie kämpfen einen aus-
sichtslosen Kampf und halten an ihren Werten und Zielen fest, auch wenn 
ihnen Unrecht geschieht und sie dieses Geschick beklagen oder vor ihm 
verstummen oder es mit schwarzem Humor verhöhnen. Auf diese Weise 
stehen sie über dem, was ihnen widerfährt. Von einer solchen Aufrichtig-
keit geht eine Faszination auf die Zuschauer aus. Diese empfinden nicht 
nur Schrecken über die Grausamkeit des Geschehens, Mitleid mit der lei-
denden Hauptfigur und Trauer über das Unglück, sondern auch Achtung 
für die Standfestigkeit und die menschliche Größe der tragischen Helden. 

 
60 Siehe dazu: Max Kommerell: Lessing und Aristoteles. Untersuchung über 

die Theorie der Tragödie, Frankfurt a. M. 51984. 
61 Gotthold Ephraim Lessing: Hamburgische Dramaturgie, 74. Stück vom 

15. Januar 1768, in: Lessing: Werke, Bd. 6 (siehe Anm. 56), 554. 
62 Gotthold Ephraim Lessing: Hamburgische Dramaturgie, 75. Stück vom 

19. Januar 1768, in: Lessing: Werke, Bd. 6 (siehe Anm. 56), 556. 
63 A. a. O., 574. 



Das Tragische in den Tragödien 47 

Der «tragische Affekt» besteht somit aus einer spannungsreichen Kombi-
nation verschiedener Affekte. Das macht die Tragödie so spannend. 

Ich fasse die Veränderungen, in denen sich das bürgerliche Trauerspiel 
von den antiken Tragödien und dem barocken Trauerspiel unterscheidet, 
in den folgenden Punkten zusammen: 

Erstens wird die Darstellung – wie schon bei Shakespeare – entfatali-
siert, individualisiert und psychologisiert: Der Blick richtet sich nicht 
mehr auf die Unausweichlichkeiten der Seinsordnung, sondern auf die 
dargestellten Personen, ihre Charaktere und deren Entwicklung. Das Tra-
gische manifestiert sich in psychischen Zwiespalten, in Entscheidungs-
dilemmata und Loyalitätskonflikten, etwa in der Spannung zwischen 
sozialen Normen und der ethischen Selbstbestimmung des Subjekts. Zen-
trales Thema ist die an Grenzen stoßende Autonomie des Handlungs-
subjekts. Die handelnde Person untersteht nicht mehr einem unabänder-
lichen Schicksal, sondern agiert selbstbestimmt. Damit ist sie auch selbst 
für ihr Handeln verantwortlich. Doch trifft sie dabei auf Widerstände, an 
denen sie scheitert. Auch daran trägt sie eine Mitverantwortung. Die 
«Größe» der Zentralfigur ist nicht mehr von ihrer gesellschaftlichen 
Position, sondern von ihrem Ethos bestimmt. 

Zweitens werden die Personen «entheroisiert» und «verbürgerlicht»: 
Bei den von tragischen Ereignissen und Konflikten Betroffenen handelt es 
sich zumeist nicht mehr um Helden und Personen in herausgehobener 
sozialer Stellung. Die (von Aristoteles eingeführte) «Ständeklausel», der zu-
folge in der Tragödie nur Könige und höhere Adlige auftreten durften, 
wird aufgehoben. Die dramatis personae entstammen gewissermaßen dem 
Publikum der Tragödie, also den höheren Schichten des Bürgertums, was 
diesem die Identifikation mit jenen erleichterte. In seiner «Hamburgischen 
Dramaturgie» schreibt Lessing: «Das Unglück derjenigen, deren Um-
stände den unsrigen am nächsten kommen, muss natürlicherweise am 
tiefsten in unsere Seele dringen.»64 So werden die Personen möglichst 
realistisch dargestellt. Der Grad der dramaturgischen Stilisierung verrin-
gert sich. 

Drittens wird auch die dargestellte tragische Situation stärker an die 
Erfahrungswirklichkeit der damaligen Zeit angenähert, sodass sich die Zu-
schauer in sie hineinversetzen können. Die Fokussierung auf Personen 
geht einher mit einer Zentrierung auf bestimmte lebensweltliche Themen, 

 
64 A. a. O., 251. 



48 Die Erfahrung des Tragischen 

an denen sich der Konflikt entzündet. Es sind dies nicht mehr Staatskrisen, 
Verwerfungen im Königshaus, politische Verschwörungen usw., sondern 
familiäre Dissonanzen oder auch soziale, ökonomische und politische 
Konflikte «im Kleinen», d. h. im zwischenmenschlichen Bereich, etwa 
Auseinandersetzungen zwischen Adligen und Bürgern (wie in Friedrich 
Schillers «Kabale und Liebe») oder auch Selbstkritik an der Moral des 
(Klein-)Bürgertums (wie in Friedrich Hebbels «Maria Magdalena»).  

Viertens tritt gegenüber dem Metaphysischen das Sittliche in den Vor-
dergrund. Das Tragische besteht in der Zuspitzung moralischer Konflikte, 
wie sie etwa durch eine als untugendhaft angesehene Liebe oder durch den 
drohenden Verlust der Ehre aufbrechen. Der Konflikt treibt die darin ver-
strickte Person in den Tod, wobei dieser Tod – wie bei Emilia (oder auch 
bei Philotas) – ein selbstgewählter ist. Dabei kann allerdings – wie bei 
Schiller – die Dimension des Schicksalhaften im Sinne einer äußeren Not-
wendigkeit erhalten bleiben. Die Tragik besteht dann im erhabenen 
Kampf des innerlich freien Menschen gegen sein Schicksal.  

Fünftens wird die von Aristoteles postulierte Einheit von Handlung, 
Ort und Zeit (→ 2.1) im bürgerlichen Trauerspiel und daran anschlie-
ßend in den modernen Dramen weitgehend aufgelöst. Die dargestellte 
Handlung folgt nicht mehr zwingend einem linearen Verlaufsschema. Sie 
kann sprunghaft und episodisch sein, an verschiedenen Orten spielen und 
sich über einen längeren Zeitraum hinziehen. Es können Zeitsprünge und 
Rückblenden eingefügt werden. Die dargestellten Ereignisse stehen auch 
nicht mehr notwendig in einem Ursache-Wirkungs-Zusammenhang. Mit 
dieser Kausalität verliert der dargestellte Geschehensablauf die schicksal-
hafte Notwendigkeit. Kontingente Ereignisse und Entwicklungen greifen 
in das Geschehen ein.  

Bei Friedrich Schiller verschiebt sich der Akzent vom Psychologischen 
(der bei Shakespeare zentral ist) und vom Moralischen (bei Lessing) zum 
Geschichtlichen und Politischen.65 Die Weltgeschichte ist der Ort vieler 

 
65 Friedrich Schiller: Über das Erhabene, in: Schillers Werke. Nationalaus-

gabe, Bd. 21: Philosophische Schriften 2, Weimar 1963, 38–54; ders.: 
Vom Erhabenen, a. a. O., 171–195. Einen wichtigen Impuls für die Deu-
tung der Tragödien als Ausdruck des «Erhabenen» hat Immanuel Kant 
gegeben, in: Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen 
(1764) (Akademie-Ausgabe 2, 212). Siehe dazu: Kap Hyun Park: Kant 
über das Erhabene. Rekonstruktion und Weiterführung der kritischen 
Theorie des Erhabenen Kants, Würzburg 2009. 



Das Tragische in den Tragödien 49 

seiner Tragödien. Der Grundkonflikt, der für den Protagonisten in tragi-
sche Ent- und Verwicklungen führt, besteht – etwa bei Wallenstein – im 
Aufeinandertreffen zweier Formen von Autorität: einer moralischen und 
einer, die sich aus dem bestehenden politischen System legitimiert und 
von den Eliten der Gesellschaft getragen wird. Diese bestimmt das ge-
schichtliche Geschehen. Charismatische Einzelkämpfer, die sich auf ihr 
Gewissen berufen, rebellieren dagegen. Sie stellen die herrschenden Ver-
hältnisse und deren Ordnung infrage. Wie Wallenstein versuchen sie, dem 
Räderwerk der Geschichte in die Speichen zu fallen, um die ihnen als er-
strebenswert erscheinenden Ziele zu realisieren. Dabei sind sie aber inner-
lich zerrissen, mit menschlichen Schwächen behaftet und von illoyalen 
Gefolgsleuten umgeben. So stehen sie sich selbst im Weg und verstricken 
sich in verhängnisvolle Machtstrukturen, denen sie dann zum Opfer fallen.  

Das Tragische besteht hier darin, dass ein in sich spannungsreiches 
Individuum mit seinen moralischen und politischen Intentionen in einem 
wiederum in sich spannungsreichen sozialen und politischen System so 
agiert, dass es im Getriebe des Systems untergeht. Freiheit und Notwen-
digkeit, Neigung und Pflicht sind die Spannungen, denen Tragödienfigu-
ren ausgesetzt sind. 

Während Lessing die über das Mitleid vermittelte moralische Lehre der 
Tragödie betont, stellt Schiller deren ästhetische Wirkung auf die Zu-
schauer in den Vordergrund. Diese wird durch die Darstellung von Erha-
benheit erzielt. Das Erhabene besteht in der Erhebung über das Sinnliche 
und über Naturnotwendigkeiten. Das ruft ein erhebendes Gefühl der Be-
wunderung für den tragischen Helden hervor.66 In dieser durch das Ge-
fühl vermittelten Erkenntnis besteht die erzieherische Wirkung der Tra-
gödie.67 

 
66 In seinem Aufsatz «Über das Pathetische» von 1793 schreibt Schiller: «Der 

letzte Zweck der Kunst ist die Darstellung des Uebersinnlichen, und die 
tragische Kunst insbesondere bewerkstelligt dies dadurch, dass sie uns die 
moralische Independenz von Naturgesetzen im Zustand des Affekts ver-
sinnlicht.» (In: Schillers Werke. Nationalausgabe, Bd. 20: Philosophische 
Schriften 1, Weimar 1962, 196–221, Zitat: 196). 

67 Siehe dazu: Friedrich Schiller: Über die tragische Kunst, in: Schillers 
Werke: Nationalausgabe: Bd. 20: Philosophische Schriften 1, Weimar 
1962, 148–170.  



50 Die Erfahrung des Tragischen 

2.4 Moderne Dramen 

Die Kunstform der Tragödie scheint nicht mehr zeitgemäß zu sein. Daniel 
Fulda und Thorsten Valk fassen das Urteil der vielen Kulturdiagnostiker 
zusammen, die den Totengesang auf die Tragödie angestimmt haben:  

«Die prinzipielle Unvereinbarkeit von Schicksal oder tragischer Notwen-
digkeit und modernem Weltgestaltungsoptimismus, von Heldentum und 
Subjektkrise, von Wertbezug und Normkritik, von Unbedingtheit und 
demokratischem Kompromiss, von strenger Form und einem allenfalls 
parodistischen Verhältnis zu Gattungstraditionen gilt als evident.»68 

Ob es in der Moderne, also seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert, über-
haupt Tragödien gibt, hängt – wie bereits festgestellt – von der Bestim-
mung des Begriffs «Tragödie» ab. Je mehr diese an den klassischen Tragö-
dien der Antike und evtl. noch an denen Shakespeares sowie an der 
Tragödientheorie des Aristoteles orientiert ist, umso mehr wird man vom 
«Tod der Tragödie» in der Moderne sprechen.69 Eröffnet man hingegen 
eine deutlich größere Variationsbreite dessen, was als Tragödie gelten 
kann, dann wird man viele literarische und theatrale Stücke im 19., 20. 
und 21. Jahrhundert ausfindig machen können, die diesem Genre zuge-
ordnet werden können. Und man wird auch in anderen Kunstformen – in 
Filmen etwa – tragische Elemente finden.70 So vertreten auch Fulda und 
Valk die Auffassung, dass die Tragödie in der Moderne «so präsent wie zu 
kaum einer anderen Zeit ihrer zweieinhalbtausendjährigen Geschichte»71 
ist. Diese Präsenz könne sich allerdings auch in der kritischen Auseinan-
dersetzung mit der Tragödie manifestieren.  

Weil mich besonders die existenzielle Dimension des Tragischen inte-
ressiert, legt es sich nahe, exemplarisch die existenzialistischen Dramen in 
den Blick zu nehmen. Dabei frage ich wiederum nur nach den inhaltlichen 
Grundmotiven. 

 
68 Daniel Fulda / Thorsten Valk: Einleitung, in: dies. (Hg.): Die Tragödie 

der Moderne. Gattungsgeschichte – Kulturtheorie – Epochendiagnose, 
Berlin/New York 2010, 1. 

69 George Steiner: The Death of Tragedy, London 1961; dt.: Der Tod der 
Tragödie. Ein kritischer Essay, München 1962. 

70 Siehe dazu: Andreas Englhart: Moderne und Gegenwart, in: Englhart/ 
Schößler (Hg.): Grundthemen (siehe Anm. 16), 113–158. 

71 Fulda/Valk: Einleitung (siehe Anm. 68), 2. 



Das Tragische in den Tragödien 51 

Roland Galle bezeichnet den Existenzialismus als «Aufgipfelung der 
Moderne»72, weil er das «Heraustreten aus religiösen und sozialen Ord-
nungen, das Abstreifen der Tradition sowie das Setzen eines autonom ge-
wonnenen Lebensentwurfs»73 thematisiert. Die Besonderheit des Existen-
zialismus besteht darin, dass er nicht nur die Handlungsorientierung, 
sondern die gesamte Existenz des Menschen von tiefen Ambivalenzen 
durchzogen sieht: Der Mensch ist zur Freiheit verflucht; in seinem Kampf 
um Selbstwerdung verliert er sich und wird sich seiner Selbstentfremdung 
bewusst; im Bemühen, seinem Tun und Ergehen einen Sinn zu geben, 
blickt er in den Abgrund der Sinnlosigkeit. Auch wenn das Absurde74 
nicht einfach mit dem Sinnlosen identisch ist, sondern die existenzielle 
Verlorenheit des Menschen in seiner Lebenswelt und das Scheitern der 
Sinnerkennung und -stiftung bezeichnet, lässt es doch auch nach Sinn und 
Sinnlosigkeit der Welt insgesamt fragen. Es handelt sich dabei nicht zuletzt 
um eine Verarbeitung der Kriegs- und Krisenerfahrungen in der ersten 
Hälfte des 20. Jahrhunderts.  

Zu Recht erkennt Galle in dieser Absurdität eine Affinität zum Phäno-
men des Tragischen und der Form der Tragödie. Es seien «Konstellationen 
von agonaler Schubkraft, von fallenartiger Aussichtslosigkeit und irredu-
zibler Un-Ordnung»75, die hier zur Darstellung kämen. Man darf aber 
auch den tiefgreifenden Unterschied zu den vormodernen Tragödien nicht 
übersehen. Diese setzen eine – im Prinzip erkennbare, wenn auch faktisch 
oft verborgene – Ordnung der Welt voraus. Diese Gewissheit ist im Exis-
tenzialismus verloren gegangen. 

In seinem Essay «Mythos des Sisyphos» (1942) zeigt Camus, wie der 
Mensch in einer sinnlosen Welt dazu gezwungen ist, sich selbst durch sein 
Handeln einen Sinn zu geben, der ihm aber immer wieder zerbricht. Das 
Tragische liegt nicht nur in dieser Fragilität der Sinnbildungen selbst, son-

 
72 Roland Galle: Existentialismus und Tragödie, in: Fulda/Valk (Hg.): Die 

Tragödie der Moderne (siehe Anm. 68), 235–258, Zitat: 235. Siehe auch: 
ders.: Der Existentialismus. Eine Einführung, Paderborn 2009. 

73 Galle: Existentialismus und Tragödie (siehe Anm. 72), 235. 
74 «Absurd» kommt von lat. «absurdus» = «widrig klingend». Es meint also 

den Missklang, die Disharmonie. 
75 Galle: Existentialismus und Tragödie (siehe Anm. 72), 235. 



52 Die Erfahrung des Tragischen 

dern darin, dass Sisyphos die Sinnlosigkeit seines Tuns erkennt und trotz-
dem damit fortfährt. Das erst macht ihn zum tragischen bzw. zum absur-
den Helden (héros absurde). 

Samuel Beckett, der seit 1937 in Frankreich lebte, hat mit «Warten auf 
Godot» (1948f) der vergeblichen Hoffnung auf eine bevorstehende Erfül-
lung einen wirkmächtigen Ausdruck gegeben. Das Stück hat keine Hand-
lungsstruktur und besteht aus weitgehend inhaltsleeren, banalen Konver-
sationen, die nicht als Dialoge bezeichnet werden können, weil die 
Darsteller aneinander vorbeireden. Die Einheit von Raum, Ort und Zeit 
ist aufgelöst, das Stück spielt im Nirgendwo. Die Persönlichkeiten der auf-
tretenden Figuren werden nicht profiliert.  

Die existenzialistischen Dramatiker blicken nicht in die Tiefen der 
menschlichen Psyche, sondern in den Abgrund der menschlichen Exis-
tenz, in dem die Subjektivität des Subjekts wie eine Seifenblase platzt. Das 
Tragische liegt im unerfüllten Warten, in der vergeblichen Sinnsuche, in 
der Orientierungslosigkeit und Verlorenheit des Menschen in der Welt.  

Nicht nur in seiner Individualität, sondern auch im Sozialen findet der 
Mensch in den Augen der existenzialistischen Dramatiker keine Gebor-
genheit. «Die Hölle, das sind die anderen», heißt es in Sartres «Geschlos-
sener Gesellschaft» (1944).76  

Drei Personen treffen nach ihrem Tod in einem Hotelzimmer aufeinander 
und blicken auf ihr Leben und das Leben der anderen zurück. Dabei sind 
sie in der «unerbittliche[n] Wiederholungsstruktur ihrer verstellten Lebens-
möglichkeiten»77, in ihren Lebenslügen und Rollenverkrustungen gefan-
gen und werden durch die anderen schonungslos darauf behaftet. Sie 
können das Geschehene nicht mehr ändern oder fortschreiben. Sie können 
sich auch nicht davon distanzieren.  

Sartre will aufdecken, wie es zu solchen Höllen mitten im Leben kommt. 
Einerseits braucht der Mensch zu seiner Selbstkonstitution andere Men-
schen. Andererseits bedrohen diese Menschen aber sein Selbstsein, wenn 
sie ihm nicht die Freiheit lassen, sich selbst zu entwerfen und die zu sein, 
die sie sein wollen. Es geht um soziale Identitätsbildung und Identitätsbe-
raubung. Letztere besteht darin, den anderen in seinem «An-sich-Sein» 

 
76 Jean-Paul Sartre: Geschlossene Gesellschaft, Reinbek bei Hamburg 1991, 59. 
77 Galle: Existentialismus und Tragödie (siehe Anm. 72), 238. 



Das Tragische in den Tragödien 53 

zum Objekt zu machen bzw. von ihm zum Objekt gemacht zu werden, 
statt ihn in seinem «Für-sich-Sein» anzuerkennen.  

Sartre hat seine Stücke nicht als Tragödien verstanden und verstanden 
wissen wollen. Er hielt diese Kunstform für historisch überholt.78 Gleich-
wohl finden sich in seinen Dramen wie auch in denen von anderen Exis-
tenzialisten zahlreichen Strukturelemente, die – weniger im Blick auf die 
klassischen Tragödien und mehr bezogen auf die zeitgenössische Exis-
tenzerfahrung – tragisch zu nennen sind. Dazu gehören vor allem die im 
menschlichen Daseinsvollzug aufbrechenden Ambivalenzen, die zu ab-
gründigen Erfahrungen existenziellen Scheiterns führen.79  

Weitet man den Blick über die existenzialistischen Dramen hinaus und 
fragt nach den Grundthemen moderner Tragödien generell, dann lassen 
sich die Folgenden benennen: die Spannung zwischen Subjektivität und 
deren Verlust, zwischen Autonomie und Heteronomie, das Scheitern an 
den eigenen Idealen, die Vergeblichkeit des Bemühens, sich selbst zu 
konstituieren, die Erfahrung abgrundtiefer Sinnlosigkeit, die in die Ver-
zweiflung führt, usw. Das Subjekt wird sich fraglich in einer sich ver-
selbstständigenden Welt. Die Welterfahrung ist von Natur- und Ge-
schichtskatastrophen, sowie von globalen Krisen geprägt. Im Blick auf die 
Spannung zwischen Autonomie und Heteronomie sind es weniger Na-
turnotwendigkeiten, die der Handlungsfreiheit des Subjekts Grenzen set-
zen. Es sind politische, ökonomische, soziale und kulturelle Eigendynami-
ken, die als übermächtig und unkontrollierbar empfunden werden. Dabei 
ist weniger das Gefühl einer unmittelbaren Bedrohung bestimmend; als 
bedrängend wird vielmehr ein Beherrschtwerden durch soziale Struktur-
zwänge und durch technische und bürokratische Systeme, die der Mensch 
selbst geschaffen hat, empfunden. Die Erwartung, das eigene Geschick 
handelnd bestimmen und darüber hinaus Einfluss auf metaindividuelle 
Entwicklungen nehmen zu können, schwindet. Das um Selbstbewahrung 
und -verwirklichung bemühte Individuum kämpft ohnmächtig gegen die 
Heteronomien einer anonymen Gesellschaft. Es geht nicht mehr – wie in 
den klassischen Tragödien – um die Verletzung und Wiederherstellung 
einer ontischen Gerechtigkeit. Dass es eine solche nicht gibt, ist vielmehr 
vorausgesetzt. Das aber wirft elementare Sinnfragen auf.  

 
78 Siehe dazu a. a. O., 248. 
79 Galle deckt auf, wie Sartre «tragik- und tragödienaffine Charakterdispositio-

nen, Handlungsabläufe und Wirkungsintentionen» einsetzt (a. a. O., 251). 



54 Die Erfahrung des Tragischen 

2.5 Postdramatisches Theater 

Im «postdramatischen» Theater80 der jüngeren Vergangenheit seit den 
1980er Jahren werden Tragödien bestenfalls noch in dekonstruierter Form 
gespielt. Mit der Abkehr vom herkömmlichen Sprechtheater, das einen 
Handlungszusammenhang in den rezitierten Texten, den Aktionen und 
Interaktionen der Darsteller und dem Arrangement der Bühne repräsen-
tiert, ist die Gattung der Tragödie obsolet geworden. Es soll nicht mehr 
eine dem Stück vorausliegende Handlung durch «Spielfiguren» dargestellt, 
sondern ein aktuelles Bedeutungsgeschehen kreiert werden. Dabei wird 
mehr auf gegenwärtige gesellschaftliche Ereignisse und Entwicklungen als 
auf existenzielle Grundfragen, innere Konflikte, unbewusste Antriebe und 
überindividuelle Einwirkungen auf den Geschehensverlauf Bezug genom-
men. Philosophische Ansätze der Postmoderne, besonders des Poststruk-
turalismus stehen im Hintergrund, wobei man diese Linie noch weiter bis 
zur ästhetisch-rituellen Deutung der Tragödie im Frühwerk Nietzsches zu-
rückverfolgen kann.  

Die Frage nach Recht und Grenzen von Repräsentation wird aufge-
worfen: Dürfen die Schauspieler andere Personen oder nur sich selbst dar-
stellen? Es geht dabei um Authentizität. Die Ausdrucksmöglichkeiten der 
Sprache werden problematisiert. Die Stücke sollen keine vorgefertigten 
Vorlagen nachspielen, sondern möglichst aus der Situation, d. h. aus dem 
sozialen und politischen Kontext, aber auch aus der Vorbereitung und der 
Aufführung der Stücke selbst heraus entstehen. Mit dieser Entliteralisie-
rung geht ein Überschreiten der Gattungsgrenzen (zur Musik, zum Tanz, 
zur bildenden Kunst, zum Film usw.) einher: Elektronische Medien wer-
den einbezogen. Auch die Aufführungstechnik hinter der Bühne kann in 
der Aufführung zur Darstellung kommen. Es gibt keine festgelegten Rol-
len mehr. Die Ästhetik der Performanz und die Kommunikation mit den 
Zuschauern steht im Vordergrund. Statt die Zuschauer in eine illusionäre 
Welt zu versetzen, sollen diese möglichst unmittelbar mit dem dargestell-
ten Geschehen und dem Aufführungsprozess konfrontiert werden. 

Mittlerweile ist die Entwicklung über die Postdramatik hinausgegan-
gen.81 Wie in der Philosophie, so werden auch in der Kunst postmoderne 

 
80 Siehe dazu etwa: Hans-Thies Lehmann: Postdramatisches Theater, Frank-

furt a. M. 72023.  
81 Siehe dazu: Simon Hansen: Nach der Postdramatik. Narrativierendes Text-

 



Das Tragische in den Tragödien 55 

Ansätze durch einen neuen Realismus kritisiert und überholt, der wieder 
mehr Wert auf den Wirklichkeitsbezug und auch auf Subjektivität legt. 
Das freie Spiel mit Bedeutungen in einem selbstreferenziellen Zeichensys-
tem hatte – mindestens in seinen Auswüchsen – das Theater der Beliebig-
keit und der Effekthascherei preisgegeben. Ohne zum konventionellen 
dramatischen Theater zurückkehren zu wollen, werden Elemente davon – 
wie der Bezug auf Textvorlagen, die Anwendung von Erzählstrategien und 
die Darstellung von Handlungszusammenhängen – wieder aufgegriffen 
und innovativ im Sinne einer epischen Ausrichtung umgesetzt.  

Inhaltlich geht es in den Stücken um das Leben in einer technisierten 
und digitalisierten Lebenswelt, um die Auswirkungen transsozialer politi-
scher, ökonomischer und ökologischer Krisen, um Erfahrungen von Ge-
walt, Marginalisierung und Diskriminierung, um zwischenmenschliche 
Konflikte und Kommunikationsstörungen, um den Genderaspekt in 
sozialen Rollenmustern und Beziehungen, um psychisches und körper-
liches Leiden in bestimmten sozialen Milieus, um Identitätskrisen und 
fragmentarische Lebensentwürfe usw. Diese Inhalte können durchaus die 
Erfahrungsqualität des Tragischen haben. 

Nach dieser kurzen historischen Übersicht blicke ich nun in einer sys-
tematischen Perspektive auf die Tragödien. Zunächst versuche ich eine 
Typologisierung vorzunehmen, dann stelle ich in den Tragödien wieder-
kehrende inhaltliche Strukturelemente zusammen und frage schließlich 
nach der Möglichkeit, das Tragische aus den Tragödien zu eruieren.  

2.6 Typologien der Tragödien 

Man kann verschiedene Typen von Tragödien unterscheiden, wobei diese 
Unterscheidungen nicht trennscharf sind. Ich stelle zwei Typologien vor. 
Die erste ist aus unterschiedlichen Quellen gespeist und von mir bearbei-
tet, die zweite stammt von Mark W. Roche. 

Die erste stellt die Typen der Schicksalstragödie, der Schuldtragödie, der 
Konflikttragödie und der Ambivalenztragödie einander gegenüber. Be-
nannt wird in diesen Bezeichnungen jeweils der für das tragische Geschick 
maßgebliche Faktor.  

 
Theater bei Wolfram Lotz und Roland Schimmelpfennig, Bielefeld 2021. 



56 Die Erfahrung des Tragischen 

• In der Schicksalstragödie gerät ein Mensch in das Räderwerk der 
Seinsordnung, gegen die er verstößt, und wird darin vernichtet. 
Nicht ohne eigene Schuld, aber auch nicht nur aufgrund dieser 
Schuld wird er in ein Verhängnis getrieben. So wird Ödipus gerade 
dadurch schuldig, dass er vermeiden will, schuldig werden. Die 
Grenzen der Erkenntnis spielen dabei eine wichtige Rolle, ebenso 
wie andere menschliche Schwächen. Vor allem sind aber Mächte 
am Werk, die über die menschlichen Handlungsmöglichkeiten hin-
ausgehen.  

• In der Schuldtragödie (bzw. Charaktertragödie) verstößt der Prota-
gonist mehr oder weniger bewusst gegen das Sittengesetz und die 
sich daraus ergebende Pflicht, weil er seiner Leidenschaft folgt oder 
auch Wahnvorstellungen unterliegt.82 Es geht hier nicht um eine 
Verletzung der Seinsordnung, sondern um widerstreitende Kräfte 
in der Psyche des Menschen: Die ethische Vernunft steht den Af-
fekten, dem Machtstreben und dem kurzsichtigen Verfolgen von 
Eigeninteressen gegenüber. Macbeth wird schuldig, weil er seiner 
Leidenschaft erliegt. 

• In der Konflikttragödie geht es um eine Kollision von gegensätzli-
chen Normen und Werten, die je für sich gerechtfertigt sind. Dies 
kann zum Konflikt zwischen den dramatis personae, aber auch zum 
Konflikt im Protagonisten führen, wie im Falle der Antigone, die 
bewusst gegen ein Gesetz verstößt, um ein anderes Gesetz zu befol-
gen. Damit wird sie unausweichlich schuldig. Die tragische Kons-
tellation wurzelt hier in der moralischen Ordnung der Gesellschaft.  

• In der Ambivalenz- oder Antinomietragödie treffen nicht konträre 
Normen und Werte aufeinander, sondern ein Wert wird in einer 
Weise realisiert, die das von ihm repräsentierte Wertvolle gerade 
vernichtet. Im Streben, den Wert handelnd umzusetzen, wird dieser 
gegen sich selbst gekehrt. In einem dialektischen Prozess setzt der 
Wert den Gegensatz seiner selbst aus sich heraus. Michael Kohlhaas 
begeht Unrecht, weil er kompromisslos nach Gerechtigkeit strebt.  

Es sind dies klassisch zu nennende Konstellationen des Tragischen, die in 
Tragödien zur Darstellung kommen, wobei in der Antike die Schicksals-
tragödie dominiert, in der Renaissance die Schuldtragödie und seit dem 

 
82 Zur Rolle von menschlichem Wahn in tragischen Konstellationen siehe: 

Rudolf Boehm: ‹Tragik›. Von Oidipus bis Faust, Würzburg 2001, 143–146. 



Das Tragische in den Tragödien 57 

19. Jahrhundert die Konflikt- und die Antinomietragödie. Doch überla-
gern und durchdringen sich diese Typen. Zudem sind sie im Lauf der Kul-
turgeschichte Veränderungen unterworfen. So ist etwa das Motiv der 
Katharsis in der Neuzeit weitgehend zurückgetreten, ebenso wie meta-
physische Bezüge, die Referenz auf eine objektiv geltende Wertordnung 
und das rhetorische Pathos. Tragisches Heldentum erscheint nicht mehr 
erhaben, sondern aus der Zeit gefallen und damit grotesk. Inhaltlich sind 
die Dramen an der jeweiligen Lebenswelt orientiert. Sie nehmen zeit-
genössische Entwicklungen und Fragen auf. 

In seiner Bestimmung von Formen der Tragödie in der Moderne unter-
scheidet Mark W. Roche drei Tragödientypen, die sich in unterschiedli-
cher Gewichtung zu allen Zeiten finden, in der Moderne aber besondere 
Ausprägungen erfahren haben: Tragödien der Selbstaufopferung, des 
Eigensinns und der Kollision. Davon hebt er das «Drama des Leidens» ab, 
das der Tragödie eng verwandt ist und in der jüngeren Vergangenheit und 
Gegenwart eine wichtige Rolle spielt. Die drei von ihm gewählten Bezeich-
nungen beziehen sich auf die Handlungsmotive, die in das tragische Ver-
hängnis führen. Sie alle wurzeln nach seiner Definition der Tragödie in 
der «Größe des Helden». Diese Definition lautet:  

«Als Tragödie bezeichne ich ein Werk, in welchem die Größe des Helden 
zwangsläufig schweres Leid heraufbeschwört […], wobei ich unter Größe 
all das verstehe, was mit Tugend zusammenhängt: sowohl mit Primär-
tugenden wie Güte und Gerechtigkeit als auch mit Sekundärtugenden wie 
Tapferkeit oder Ehrgeiz.»83  

Die Größe des Helden kann sich nach dieser Deutung in unterschiedli-
chen Formen der Aktivität und Passivität im Umgang mit einem Konflikt 
manifestieren: in Selbstaufopferung, in der eigensinnigen Verfolgung der 
Handlungsziele und in der Entscheidung zwischen konfligierenden Wer-
ten. In jedem Fall resultiert daraus Unheil. Roche beruft sich auf die Aus-
sage Reinhold Niebuhrs:  

 
83 Mark W. Roche: Formen der Tragödie in der Moderne, in: Fulda/Valk 

(Hg.): Die Tragödie der Moderne (siehe Anm. 68), 339. 



58 Die Erfahrung des Tragischen 

«In der wahren Tragödie leidet der Held, weil er stark ist, und nicht, weil 
er schwach ist. Er verwickelt sich in Schuld nicht durch sein Laster, son-
dern durch seine Tugend.»84 

• In der Tragödie der Selbstaufopferung kämpft der Protagonist gegen 
das Unrecht bzw. eine ungerechte Macht. Er kann die Gegenmacht 
nicht bezwingen, will ihr aber auch nicht ausweichen. So begibt er 
sich freiwillig und selbstbewusst auf einen Leidensweg, an dessen 
Ende er sich von dieser Macht vernichten lassen muss. Auf solche 
Weise verschafft er dem Rechten, das er vertritt, Geltung, sodass 
sich dieses in seiner Nachfolge verwirklichen kann. Sein Tod hat 
einen Sinn. Er wird zum Vorbild für andere, die er mit seinem 
Selbstopfer ermutigt. Als Beispiel nennt Roche Rolf Hochhuths 
«Der Stellvertreter». Dieser Typus ist für religiöse Märtyrererzäh-
lungen anschlussfähig.  

• In der Tragödie des Eigensinns, die man im Gegenüber zur Tragödie 
der Selbstaufopferung auch Tragödie der Selbstsucht nennen 
könnte, handelt der Protagonist nicht den o. g. ethischen Primär-
tugenden gemäß, sondern lässt sich von den Sekundärtugenden des 
Mutes und der Standhaftigkeit in der Verfolgung seiner Hand-
lungsziele leiten. Sein Handeln kann dabei ethisch problematisch, 
übermotiviert und kontextblind sein. Die Größe des Helden zeigt 
sich nicht an der moralischen Qualität, sondern an der Entschie-
denheit und Konsequenz – bis hin zur Besessenheit und Hybris – 
seines Handelns. Dabei ist dieses Handeln nicht Resultat purer 
Willkür, sondern Ausfluss einer nachvollziehbaren Leidenschaft, 
Reaktion auf eine frühere Verletzung oder Realisierung eines verab-
solutierten Wertes oder einer Tugend. Als Beispiele nennt Roche 
Schillers «Räuber» und Ibsens «Brand». Auch Kleists Novelle 
«Michael Kohlhaas» gehört in diese Kategorie. 

• In der Tragödie der Kollision prallen zwei, je für sich gerechtfertigte 
Werte bzw. Forderungen aufeinander, entweder vertreten von zwei 
verschiedenen Personen oder in der Handlungsorientierung einer 
Person. Im einen Fall ist der Konflikt äußerlich, im anderen inner-
lich. Als Beispiel für einen äußerlichen Konflikt kann man auf 

 
84 A. a. O., 339f. Zitiert aus: Reinhold Niebuhr: Beyond Tragedy. Essays on 

the Christian Interpretation of History, New York 1941, 156 (Über-
setzung: Mark W. Roche). 



Das Tragische in den Tragödien 59 

Büchners «Dantons Tod» verweisen, wo sich Robespierre und 
Danton als Vertreter konträrer Leitvorstellungen in Bezug auf 
Lebensstil und Staatsorganisation gegenüberstehen. Das fast schon 
klassisch zu nennende Beispiel für die Tragödie des innerlichen 
Konflikts ist «Antigone».  

Den skizzierten drei Typen der Tragödie stellt Roche das «Drama des Lei-
dens» gegenüber, das in Gerhart Hauptmann einen seiner Hauptvertreter 
hat. Dieses ist nicht nur für die Literatur und das Theater im 20. und 
21. Jahrhundert, sondern auch für meinen Versuch, das Tragische näher 
zu bestimmen, von besonderer Bedeutung, auch wenn es nach der von 
Roche gegebenen Definition nicht in die Kategorie der Tragödie fällt. 
Denn in diesem Typus geht es nicht um heldenhafte Größe, die scheitert 
und ins Leiden führt, sondern um die alltäglich mögliche, gänzlich un-
heroische Verstrickung in Leidenssituationen, die nicht oder nur teilweise 
auf eigene Schuld zurückführbar sind.  

Roche nennt drei Gründe für die Dominanz, die das «Drama des Lei-
dens» seit Beginn des 20. Jahrhunderts gegenüber der klassischen Tragödie 
gewonnen hat:85 Zum einen sei mit der Betonung der Diesseitigkeit des 
Lebens und der Subjektivität des Menschen in der Moderne die menschliche 
Sensibilität für unverdientes Leiden gewachsen, besonders für ein Leiden, 
das die Würde der Person untergräbt. Zweitens habe sich die Rangordnung 
der Tugenden verändert: Heroische Tugenden wie Begeisterungsfähigkeit, 
Mut und Entschlossenheit seien zugunsten von sozialen Tugenden wie Ver-
ständnis, Toleranz und Bescheidenheit zurückgetreten. Diese führten aber 
seltener zu tragischen Konflikten. Auch die Sensibilität gegenüber dem 
Leiden sei zu einer Tugend aufgestiegen. Drittens ist – so Roche – das 
Kunstideal des organischen Zusammenhangs durch das Unverbundene und 
das Fragmentarische verdrängt worden. Damit habe auch der Zusammen-
hang von heroischer Größe und Leiden seine Plausibilität eingebüßt.  

2.7 Strukturelemente des Tragischen in den Tragödien 

Eine essenzialisierende Definition von «Tragödie» zu geben, d. h. das 
Wesen dieser Kunstform zu bestimmen, ist weder möglich noch sinnvoll. 
Der Versuch es zu tun, wird immer eine mehr oder weniger willkürliche 

 
85 Roche: Formen der Tragödie (siehe Anm. 83), 349f. 



60 Die Erfahrung des Tragischen 

Setzung in den oben (→ 1.2) beschriebenen hermeneutischen Zirkel ein-
fügen und von dort aus dann den Kreis der Stücke bestimmen, die als 
Tragödien bezeichnet werden können. Um der inhaltlichen, formalen und 
wirkästhetischen Variationsbreite der in Betracht kommenden Stücke in 
möglichst großem Umfang einigermaßen gerecht zu werden, scheint es 
dagegen möglich und sinnvoll zu sein, wiederkehrende Strukturmerkmale 
in ihnen, «Familienähnlichkeiten» zwischen ihnen bzw. Kontinuitäten in 
der geschichtlichen Entwicklung dieser Gattung ausfindig zu machen.86  

Mit diesem Verfahren bewege ich mich bewusst innerhalb des ange-
zeigten hermeneutischen Zirkels zwischen dem Vorverständnis dessen, 
was als Tragödie gelten kann, und den Strukturelementen, die für diese 
Gattung charakteristisch sind, und die es dann erlauben, einzelne Stücke 
als Tragödien zu identifizieren. Für die antiken und die neuzeitlich-vor-
modernen Tragödien ist das Vorverständnis leichter zu entwickeln, weil 
sich im Blick auf diese Epochen ein Kanon von Tragödien herausgebildet 
hat. Für die modernen Tragödien ist es ungleich schwieriger, weil strittig 
ist, ob es in dieser Epoche überhaupt Tragödien gibt und welche der Stü-
cke dieser Kategorie zuzuordnen sind. 

In Frage steht auch, auf welche Art von Strukturelementen die Suche 
zielt. Sollen es formal-poetologische, also die Komposition der Tragödie 
betreffende sein? Oder richtet sich das Interesse eher auf inhaltliche, ideelle 
Motive? Geht es also um das Wie oder um das Was der Darstellung? Im 
folgenden Abschnitt unternehme ich den Versuch, inhaltliche Motive zu-
sammenzustellen, die man als Ausdruck des Tragischen in den Tragödien 
verstehen kann. 

Das Tragische besteht demnach im kumulierten Auftreten bestimmter 
Elemente einer dargestellten Handlungssituation. Diese können mehr 
oder weniger stark ausgeprägt sein oder auch ganz entfallen. Kein einziges 
Element ist unverzichtbar. Es müssen nicht alle Elemente vorhanden sein, 
damit der Plot die Qualität des Tragischen bekommt. Je mehr und je stär-
ker sie aber vorhanden sind, umso tragischer erscheint das Stück. Ich gehe 
also von einem graduellen Verständnis des Tragischen aus, demzufolge 

 
86 So schon Donald MacKinnon: Theology and Tragedy, in: Religious Studies 

2/2, 1967, 163–169, Zitat: 163; ders.: The Stripping of the Altars, London 
1969, 42. Dann auch: Fulda/Valk: Einleitung (siehe Anm. 68), 12f. 



Das Tragische in den Tragödien 61 

dieses mehr oder weniger klar ausgeprägt sein und mehr oder weniger 
deutlich erfahren und empfunden werden kann.87 (→ 4.) 

(a) Die erste Gruppe von Elementen bezieht sich auf das Resultat der 
Handlung: Es besteht zumeist in einem Scheitern, d. h. in der Verfehlung 
des Handlungsziels oder sogar in der Verkehrung der Handlung gegen das 
ursprüngliche Ziel. Dieses Ziel wird dann nicht nur nicht erreicht, son-
dern konterkariert. Gemessen am erstrebten Nutzen bringt die Handlung 
immensen Schaden. Dieser Schaden kann mit der psychischen und/oder 
physischen Vernichtung der Protagonisten, ihrer Gefolgsleute und auch 
ihrer Gegner verbunden sein. 

Das Resultat der Handlung kann aber auch in einer Auflösung der tra-
gischen Spannung, in Versöhnung und Erlösung bestehen.  

Am Ende von Aischylos’ «Orestie» besänftigt Athene das Rachebedürfnis 
der Erinnyen. In Euripides’ «Alkestis» überwindet Herakles nach seinen 
Rettungs- und Gewalttaten seine innere Zerrissenheit, findet Erlösung von 
seiner Schuld und kehrt in die Gemeinschaft der Menschen zurück. In 
Goethes «Faust» I wird die Seele Gretchens gerettet.  

Die Vernichtung der Protagonisten ist kein unverzichtbares Strukturele-
ment der Tragödienhandlung. Und selbst wenn es dazu kommt, führt die-
ser Tod zumeist zur Wiederherstellung der kosmischen oder moralischen 
Ordnung und hat damit einen Sinn.  

In diesem Punkt vertreten auch die Tragiktheorien gegensätzliche 
Positionen. Während die von Hegels Dialektik beeinflussten Ansätze – 
dem Dreischritt von These, Antithese und Synthese folgend – davon 
ausgehen, dass es zu einer Aufhebung des tragischen Konflikts kommt, 
postuliert Peter Szondi, der tragische Widerspruch dürfe «nicht aufge-
hoben sein in einer übergeordneten – sei’s immanenten, sei’s transzen-
denten – Sphäre.»88 (→ 3.1.2) Damit widerspricht er allen Auffassungen, 
die zwar von einer immanenten Unversöhnlichkeit des tragischen Kon-
flikts ausgehen, zugleich aber annehmen, dass die gestörte Ordnung (nicht 
zuletzt durch den Untergang des tragischen Helden) auf einer höheren, 
transzendenten Ebene wiederhergestellt wird. So konstatiert etwa Eduard 
von Hartmann, in der Tragödie sei «nur ein solcher Conflict wahrhaft 

 
87 So auch Harol A. Mason: The Tragic Plane, Oxford 1985, 10. 
88 Peter Szondi: Versuch über das Tragische, in: ders.: Schriften I, hg. v. Jean 

Bollack, Frankfurt a. M. 1978, 52006, 149–260, Zitat: 209. 



62 Die Erfahrung des Tragischen 

brauchbar, der von Hause aus unversöhnlich ist.»89 Der Konflikt gründet 
in einer Notwendigkeit und führt mit Notwendigkeit in die Katastro-
phe.90 Dort aber, in der Katastrophe, wird er einer transzendenten Lösung 
zugeführt und so besteht die Wirkung der Tragödie in der Beruhigung der 
Zuschauenden. 

(b) Die zweite Gruppe von Strukturelementen des Tragischen in den 
Tragödien bezieht sich auf den Verlauf der dargestellten Handlung und 
auf das Bedingungsgefüge, in dem diese sich vollzieht. Folgende Faktoren 
lassen sich dabei unterscheiden: die Intention und das Handeln des Prota-
gonisten, das damit interagierende Handeln der anderen Figuren, politi-
sche und soziale Rahmenbedingungen, die das Geschehen beeinflussen, 
gegebenenfalls impersonale höhere Mächte, die sich aus den ewigen Ge-
setzen der Seinsordnung ergeben, oder Interventionen personaler Götter. 
Paul Ricœur sprach von einer «feindlichen Transzendenz» («transcendance 
hostile»).91 Die Wirkung dieser transzendenten Mächte auf den Gesche-
hensverlauf wird oft als «Schicksal» aufgefasst, wobei dieser Begriff eine 
doppelte Bedeutung hat: Zum einen bezeichnet er das Schicksal als Macht 
im Gegenüber zu der davon betroffenen Person, zum anderen das unver-
fügbare Ergehen der Person selbst, also ihr Schicksal.  

 
89 Eduard von Hartmann: Das Problem des Tragischen (1868), in: ders.: Ge-

sammelte Studien und Aufsätze gemeinverständlichen Inhalts, Berlin 
1876, 276–307, Zitat: 298 (unter Verweis auf die Aussage Goethes, dass 
der tragische Fall von Haus aus unversöhnlich sein müsse. [Goethe an 
Zelter am 31. Okt. 1831, WA, IV. Abt., Bd. 49, 128]). In einem Gespräch 
mit Friedrich von Müller und Friedrich Wilhelm Riemer (6. Juni 1824) 
sagte Goethe: «Alles Tragische beruht auf einem unausgleichbaren Gegen-
satz. Sowie Ausgleichung eintritt oder möglich (wird), schwindet das Tra-
gische.» (Goethes Gespräche, Bd. 3/1: 1817–1825, hg. von Wolfgang 
Herwig, Zürich/Stuttgart 1971, 697). 

90 «Nur dann, wenn der Konflikt ein solcher ist, daß er mit Notwendigkeit 
den Helden zum Untergange führt, nur dann wirkt er tragisch; man kann 
sogar behaupten: wenn der Fall wahrhaft tragisch sein soll, so muß nicht 
nur der tragische Ausgang aus dem Konflikt, sondern auch schon der Kon-
flikt selbst aus den Charakteren mit Notwendigkeit folgen.» (von Hartmann: 
Das Problem des Tragischen (siehe Anm. 89), 299, Hervorhebung EvH). 

91 Paul Ricœur: La symbolique du mal, Paris 1960, 207.300; dt.: Symbolik 
des Bösen. Phänomenologie der Schuld, Bd. 2, Freiburg i. Br. 42018. 



Das Tragische in den Tragödien 63 

Die psychischen, physischen und metaphysischen Faktoren wirken in 
einem komplexen Gemenge mit unterschiedlicher Gewichtung zusammen 
und geben dem Geschehen einen Verlauf, der sich der Kontrolle der han-
delnden Personen entzieht. Er vollzieht sich mit einer ihm von außen auf-
erlegten oder ihm innewohnenden Notwendigkeit, Zwangsläufigkeit und 
Unausweichlichkeit. Dabei sind die handelnden Personen nicht bloß 
Marionetten; sie bringen das Geschehen in Gang und versuchen es im 
Sinne ihrer Intention zu steuern, wobei ihr Handeln zum Kampf wird. 
Daraus entfaltet sich eine Eigendynamik, die sie überrollt. Sie geraten in 
eine ausweglose Situation, in der sie untergehen. Die Polarität von 
bedingter Freiheit und Notwendigkeit bestimmt das Handeln der Figuren 
und damit die Handlung des Stücks.  

In den antiken Tragödien erweist sich das, was der Protagonist als Kon-
tingenz erfährt, als Ausdruck einer metaphysischen Notwendigkeit. Ihm 
und vor allem den Zuschauern sollen die Augen für diese Notwendigkeit 
aufgehen. In neuzeitlichen Tragödien sind es eher psychische und/oder 
geschichtliche (politische, ökonomische und soziale) Dynamiken und 
Zwänge, die den tragischen Konflikt heraufbeschwören und zum Ver-
hängnis führen. In modernen Dramen kann das Prinzip der äußeren oder 
inneren Notwendigkeit dagegen ganz zurücktreten, sodass der Gesche-
hensablauf durch pure Kontingenz bestimmt ist und sich kein Sinn mehr 
darin erkennen lässt. Die existenzialistischen Dramen lösen den Gesche-
henszusammenhang sogar weitgehend in absurde Kommunikation auf. 
Das Tragische besteht hier in der Unfähigkeit, einen Sinn im eigenen Tun 
und Ergehen zu finden oder zu stiften.  

Das Geschehen läuft in einer nichtlinearen Dynamik ab. Es beschleu-
nigt sich, nimmt unerwartete Wendungen und schlägt um. Intentionen, 
Handlungen und deren Folgen stehen in einem Missverhältnis; zwischen 
Tun und Ergehen, Schuld und Strafe besteht eine Dissonanz; Ursachen 
und Wirkungen korrelieren in einer unvorhersehbaren Weise. Schuld und 
Verhängnis sind unentwirrbar ineinander verstrickt. Die Handelnden un-
terstehen dem Fluch der oft gut gemeinten, aber zum Unheil führenden 
Tat. Ihr Handeln und die dem Handeln zugrunde liegenden Absichten 
sind inkompatibel mit der Seinsordnung, den Situationsumständen und/ 
oder dem Handeln der Mit- und Gegenspieler. An diesen Widerständen 
arbeiten sie sich ab. Sie verlieren die Orientierung sowie ihre Hand-
lungsmacht und gehen dabei zugrunde. 



64 Die Erfahrung des Tragischen 

(c) Die dritte Gruppe von Elementen, die vor allem in den neuzeitli-
chen Tragödien eine wichtige Rolle spielt, bezieht sich auf die psychischen 
Dispositionen und Prozesse in den handelnden Personen. Ihre Willensbil-
dung und Handlungsorientierung vollziehen sich im Spannungsfeld von 
Leidenschaft und Vernunft, von Neigung und Pflicht, von kontradiktori-
schen Geboten und Forderungen, denen sie ausgesetzt sind. Verschiedene 
Tugenden und Wertorientierungen widerstreiten einander oder es kommt 
zu einem inneren Konflikt bei der Realisierung einer Tugend und Wer-
torientierung, sodass dabei auch überindividuelle Wertordnungen aufei-
nandertreffen. Der Kampf der Protagonisten ist hier zunächst ein innerer 
und von da ausgehend dann auch ein äußerer. Goethes «Faust» bekennt, 
zwei Seelen in seiner Brust zu haben. 

Menschliche Schwächen sowie die Begrenztheit der menschlichen Er-
kenntnis- und Handlungsmöglichkeiten spielen eine wichtige Rolle. 
Selbsttäuschungen, Verblendungen, Verführungen usw. beeinflussen das 
Handeln. Aber auch das Beherrschtsein durch Leidenschaften, die Hybris, 
ein ungezügelter Machtwille, Selbstgerechtigkeit und die sich daraus erge-
bende blinde Selbstdurchsetzung sowie die Verabsolutierung einer an sich 
tugendhaften Intention gehört zum Menschlich-allzumenschlichen, das in 
seinen unheilvollen Folgen in der Tragödie zur Darstellung kommt.  

Diese Schwächen und Überheblichkeiten manifestieren sich zwar in der 
Handlungsorientierung der dargestellten Figuren, gründen aber zum einen 
in ihren charakterlichen Dispositionen und zum anderen in den Werten 
und Zielen, die sie für erstrebenswert halten. Je zerrissener dieser Charak-
ter ist, umso schwieriger wird es, das Handeln der Personen moralisch ein-
deutig zu qualifizieren und sie für schuldig zu erklären. Sie sind weder nur 
gut noch nur böse, weder rein schuldig noch rein unschuldig; sie sind we-
der Verbrecher noch Heilige. Vielmehr ist ihre Persönlichkeit und das sich 
daraus ergebende Handeln von Selbstspaltungen, Ambiguitäten, unaus-
gleichbaren Gegensätzen und Unversöhnlichkeiten geprägt. Dabei kön-
nen allerdings die guten wie die bösen Anteile überwiegen. 

So bekundet Shakespeares Richard III. schon in der ersten Szene des ersten 
Aktes die Absicht, ein Bösewicht («villain») zu werden.92 Franz Moor in 

 
92 Tobias Döring gibt seinem Editionskommentar den Titel «Richard oder 

Die Macht der Gemeinheit» (in: Shakespeare: König Richard III. Zwei-
sprachige Ausgabe, deutsch von Frank Günther, München 2001, 339–
366). Für die attischen Tragödien siehe: Arbogast Schmitt: Tragische 

 



Das Tragische in den Tragödien 65 

Schillers «Räuber» ist von seinem Hass beherrscht, den er in kalter Ratio-
nalität ausagiert. Dagegen ist die Figur der Antigone in den verschiedenen 
Bearbeitungen des Stoffes von durchweg ehrenwerten Motiven geleitet. 

Die Charaktere der meisten Dramenfiguren bewegen sich allerdings zwi-
schen diesen beiden Polen. Einige der inneren Selbstentzweiungen liegen 
zudem gar nicht auf einer moralisch qualifizierbaren Ebene, wie etwa die 
zwei Seelen Fausts. 

Die tragische Schuld ist ein wiederkehrendes Motiv in den Tragö-
dien.93 In den sogenannten «Schuldtragödien» (wie Sophokles’ «Elektra», 
Euripides’ «Medeia» oder Shakespeares «Macbeth») ist der Zusammen-
hang zwischen schuldigem Handeln bzw. schuldhaftem Unterlassen und 
leidvollem Ergehen deutlich konturiert.94 Doch lassen sich die tragischen 
Verhängnisse in vielen Tragödien nicht oder nur bedingt der moralischen 
Handlungsorientierung der davon betroffenen Figur zurechnen. Manche 
stolpern durch einen kleinen, vielleicht sogar unbewussten Fehltritt in ihr 
Unheil. Sie tragen dann zwar zu diesem Ergehen bei, sind aber nicht im 
ethischen Sinn schuldig, zumindest nicht in vollem Umfang. Zwischen 
ihrer leichtsinnigen Unbedachtsamkeit und deren gravierenden Folgen 
herrscht eine krasse Disproportion.  

Als Beispiel mag das Verhalten Romeos in «Romeo und Julia» gelten, in 
dem eine falsche Wahrnehmung zum Tod des Liebespaares führt. Die 
eigentliche Schuld Romeos liegt dem voraus; sie besteht in der Tötung 
Tybalts. In modernen Schuldtragödien, wie in Schillers «Maria Stuart» 
oder in Ludwig Tiecks «William Lovell» steht der Umgang mit dem 
Schuldbewusstsein im Vordergrund. 

Das Element der menschlichen Größe wurde oft als konstitutiv für das 
Tragische der Tragödien angesehen.95 Mit ihm ist das «Erhabene» verbunden. 

 
Schuld in der griechischen Antike, in: Günther Eifler / Otto Saame (Hg.): 
Die Frage nach der Schuld. Vorträge, Studium Generale der Johannes 
Gutenberg Universität, Mainz 1991, 157–192.  

93 Für die antiken Tragödien siehe dazu: Ingo Werner Gerhartz: Tragische 
Schuld. Philosophische Perspektiven zur Schuldfrage in der griechischen 
Tragödie, Freiburg i. Br./München 2016. 

94 Siehe dazu auch: Claudia Benthien: Tragödie der Scham, Trauerspiel der 
Schuld. Konzeptionen des Tragischen um 1800, in: Fulda/Valk (Hg.): Die 
Tragödie der Moderne (siehe Anm. 68), 41–65. 

95 Exemplarisch in der oben zitierten Definition von Mark W. Roche (→ 2.6). 



66 Die Erfahrung des Tragischen 

Doch kann dieses Motiv sehr unterschiedlich ausgeprägt sein und auch 
ganz eingezogen werden. Es kann sich auf die soziale Stellung der 
Zentralfigur beziehen, aber auch auf Tugenden wie Willensstärke und 
Durchsetzungskraft, ebenso wie auf die Bewältigung von Leid, auf ein 
konsequent ethisches Handeln, auf die Auseinandersetzung mit der eige-
nen Schuld oder auf die Kraft der Liebe bis hin zur Selbstaufopferung. Das 
damit verbundene tragische Heldentum und die mit diesem wiederum 
verbundene «Fallhöhe» wurde in modernen Tragödien weitgehend zu-
rückgenommen. In den modernen, stärker egalitär als hierarchisch organi-
sierten Gesellschaften musste sich das übermenschlich Heroische eine 
Nivellierung gefallen lassen. 

Die oben genannten Perversionen des Geschehensablaufs haben ihren 
Grund nicht selten in den Verkehrungen der affekt-, aber auch der ver-
nunftbasierten Handlungsorientierung und ihrer Ausführung: Aus Liebe 
vernichtet der Liebende die Geliebte. Aus dem Versuch, schuldlos zu blei-
ben, entsteht Schuld. Die gute Absicht führt ins Verderben. Das Streben 
nach dem Rechten gebiert Unrecht. Im Kampf um Freiheit wird Zwang 
ausgeübt. In solchen Fällen sind die Perversionen des Geschehensablaufs 
nicht primär auf äußere Faktoren zurückzuführen, sondern vom Handeln-
den selbst herbeigeführt. Er desavouiert seine eigene Intention, sei es durch 
leidenschaftliche Impulsivität, durch eine falsche Folgenabschätzung oder 
auch durch ethischen Rigorismus.  

Bei alledem kann man die antiken Tragödien – gegen Schopenhauer – 
nicht als Inszenierungen einer pessimistischen oder gar nihilistischen Welt-
anschauung deuten. Darauf hat Nietzsche mit Nachdruck hingewiesen. 
Man kann in diesen Tragödien die Inszenierung einer tragischen Welt-
anschauung sehen, aber sie sind keineswegs pessimistisch, sondern – sofern 
es sich um Schicksalstragödien handelt – eher fatalistisch. In den Trauer-
spielen der Aufklärungszeit und auch bei Schiller artikuliert sich sogar eher 
ein moralischer Optimismus. Auch die Tragiktheorien etwa des Aristoteles 
und Hegels lassen keine Spur von Pessimismus erkennen. Nach Hegel 
zeigen die Tragödien, dass ein gegen «die sittliche Substanz und Einheit» 
aufbegehrendes Individuum an der ewigen Gerechtigkeit scheitern muss.96 
Das Sinnwidrige liegt in der Handlungsorientierung der Individuen, nicht 
in der sittlichen Weltvernunft, die das Weltgeschehen bestimmt. 

 
96 Georg W. F. Hegel: Über die Tragödie, in: Benno von Wiese (Hg.): Deut-

sche Dramaturgie des 19. Jahrhunderts, Tübingen 1969, 35–40, Zitat: 38. 



Das Tragische in den Tragödien 67 

2.8 Die Tragödie als Schau-Spiel 

Im vorigen Abschnitt habe ich versucht, Strukturelemente des Tragischen 
aus den Tragödien herauszudestillieren. Diese liegen dort aber nicht offen 
zutage, sondern ergeben sich aus Selektion und Interpretation. Diese wie-
derum sind geleitet von einem Vorverständnis dessen, was als tragisch gel-
ten kann. Ich werde mein (Vor-)Verständnis des Tragischen in Kapitel 4 
entfalten.  

Wir bewegen uns damit in dem schon mehrfach angesprochenen 
hermeneutischen Zirkel von Vorverständnis (des Tragischen) und Konkreti-
sierung, d. h. der Bestimmung konkreter Elemente, in denen sich das Tra-
gische instanziiert bzw. manifestiert. Deshalb wird die Bestimmung solcher 
Strukturelemente immer strittig sein – wie überhaupt der Versuch, nach 
dem Tragischen in den Tragödien zu fragen. Versuchen wir es trotzdem. 

Ich gehe von der Annahme aus, dass in der Tragödie ein «tragischer» 
Geschehenszusammenhang zur dramatischen Darstellung kommt, auch 
wenn es gar nicht die Absicht der Autorin bzw. des Autors ist, ein von 
ihm/ihr als «tragisch» verstandenes Geschehen zu zeigen. Die Rezipienten 
können es darin sehen. Das Tragische ist dann der Inhalt der Tragödie. 
Die Tragödie ist selbst nicht tragisch, sondern bringt das Tragische zur 
Darstellung. Dabei folgt die Darstellungsform bestimmten Konstruktions-
prinzipien und Interessen, hinter denen wiederum verschiedene kunstphilo-
sophische Zielrichtungen stehen: die Absicht, einen kognitiven Erkenntnis-
gewinn zu erzielen oder zur sittlichen Erziehung beizutragen oder den 
ästhetischen Sinn für Erhabenheit anzusprechen. In jedem Fall bildet die 
Tragödie nicht einfach Erfahrungen ab, sondern repräsentiert diese im Blick 
auf ihren Grund symbolisch-expressiv in der Formatvorlage eines Schau-
spiels. Dabei hat sie eine performative Ausrichtung: Die Repräsentation der 
tragischen Erfahrung soll für die Zuschauer selbst zur Erfahrung und zur 
Selbstreflexion werden. Man könnte auch sagen: Sie will sie ihnen einbilden. 

Bei der Suche nach dem Tragischen in den Tragödien muss man deren 
mimetische und pragmatische Dimension mitbedenken. Die mimetische 
Dimension besteht darin, dass im Schauspiel ein als real vorgestelltes Ge-
schehen anschaulich «nachgeahmt» und auf diese Weise vergegenwärtigt 
wird. Das Publikum erfährt das tragische Geschick und Geschehen mit-
telbar: nicht am eigenen Leib, sondern in einer Inszenierung. Es wird ihm 
vorgeführt. Dabei wird es aber in das gespielte Geschehen mit hineinge-
nommen. Es spielt sich vor seinen Augen ab. Anders als bei einem Bericht 



68 Die Erfahrung des Tragischen 

von einem vergangenen Ereignis ist ihm damit die Möglichkeit verwehrt 
oder zumindest erschwert, sich innerlich davon zu distanzieren. Die 
Tragödie will nicht nur gesehen, sondern erlebt werden. Darin ist sie 
anderen Kunstformen – wie der bloß gelesenen Literatur oder der bilden-
den Kunst – überlegen. Aber sie ist eben ein kommunikatives Schau-Spiel 
im Viereck von Textvorlage des Autors, Regie der Spielleiter, Auffüh-
rungspraxis der Schauspieler auf der Bühne und Rezeption durch das 
Publikum. Diese erleben keine wirklichen Leiderfahrungen, sondern 
deren künstlerisch stilisierte Ausdrucksformen und damit eine ästhetische 
Erfahrungssuggestion.97 

Aldous Huxley hat die Tragödie als eine «chemisch reine» («chemically 
pure») Kunstform bezeichnet.98 Oscar Mandel setzt diese konstruierte 
Künstlichkeit mit einer experimentellen Laborsituation gleich: Vor allem 
die vormodernen Tragödiendichter lassen die Darsteller in extrem zuge-
spitzten Situationen agieren, die von allen Einflussfaktoren, die den Hand-
lungsverlauf ablenken, gereinigt sind. Die komplexen Gemengelagen der 
lebensweltlichen Wirklichkeit sind ausgekämmt auf den einen Faden der 
in den Konflikt führenden Handlung.99 Schon Aristoteles hatte gefordert, 
die Tragödienhandlung müsse eine in sich geschlossene und von ablen-
kenden Episoden freie Einheit sein. Doch selbst dort, wo diese Einheit 
aufgelöst und – im Bild gesprochen – das Labor zur Feldforschung ausge-
weitet wird, handelt es sich bei den Stücken um Präparate, die das «Feld» 
der Spielhandlung nach künstlerischen Leitideen konstruieren.  

In den klassischen Tragödien werden die Akteure in nahezu irreale Aus-
nahmesituationen gestellt und mit außergewöhnlichen Herausforderun-
gen konfrontiert; Im «theatralischen Exzeß der Emotion»100 agieren sie in 
einer drastisch überzogenen Weise, welche die Ausweglosigkeit ihrer Situ-
ation demonstrativ zur Darstellung bringt. Mit diesem Destillations- und 

 
97 Das Theater ist nach Asmus Trautsch «ein Ort der ästhetisch ergriffenen 

und begrifflich denkenden Betrachtung von Praxis – eines ästhetisch er-
fahrenden und reflexiven Sehens (theōrein) von Handlungen in Form ihrer 
Nachahmung (mimēsis praxeōs)» (Trautsch: Der Umschlag von allem in 
nichts [siehe Anm. 26], 8; mit Verweis auf Aristoteles: Poetik, 6, 1449b, 24). 

98 Aldous Huxley: Tragedy and the Whole Truth, in: ders.: Collected Essays, 
London 1960, 100. 

99 Oscar Mandel: A Definition of Tragedy, New York 1961, Nachdruck 
1986, 3–10. 

100 Bohrer: Das Tragische (siehe Anm. 20), 183. 



Das Tragische in den Tragödien 69 

Verstärkungseffekt wird die in der Realität undeutliche Konfliktstruktur – 
wie durch eine Lupe betrachtet – ostentativ herausgearbeitet und über-
scharf konturiert, um sie auf diese modellartige Weise den Zuschauern vor 
Augen zu führen.  

Damit verbindet sich die pragmatische Absicht. Tragödien wollen bei 
den Zuschauern eine Wirkung erzielen. Die Rezipienten sollen nicht nur 
intellektuell, sondern auch emotional bewegt werden. Die Tragödien in-
szenieren das Ungeschick, in das Menschen verstrickt sind und sich selbst 
verstricken, sodass sie schuldlos schuldig abstürzen. Sie stellen das daraus 
resultierende Leid, die Schuld, den Tod als unvermeidlich dar, um beim 
Publikum eine Einsicht in die Fallgruben der Lebenswirklichkeit zu erzie-
len, die sich unter der Macht des Schicksals und der Götter oder unter der 
Macht geschichtlicher Eigendynamiken oder in der Ausagierung psychi-
scher Ambiguitäten auftun können. Auf rationaler und mehr noch auf 
affektiver Ebene sollen die Zuschauer mit der Möglichkeit solchen Schei-
terns konfrontiert werden.  

Indem Tragödien ontische, geschichtliche, soziale und psychische 
Spannungen inszenieren, bieten sie ein im wahrsten Sinn des Wortes 
«spannendes» Erlebnis, wobei die Spannung vom tiefen affektiven Ergrif-
fensein bis zur Empfindung einer voyeuristischen «Lust am Untergang» 
reichen kann: «süß ist’s, vom sichern Hafen Schiffbrüchige zu sehen», 
schrieb Wilhelm Raabe 1854/55 in seinem Roman «Die Chronik der 
Sperlingsgasse».101 Der Gegenpol zum Mit-Leiden besteht in der vor allem 
von Schiller betonten Erhebung, die Gefühle der Bewunderung für den 
Heldenmut auslöst (→ 2.3). Mit der Aufführung ist aber auch ein Bil-
dungsanspruch verbunden: Das Publikum soll durch affektive Stimulie-
rung zu Einsichten in die Seins- und Sittlichkeitsordnung geführt, zur Ver-
tiefung des ethischen Bewusstseins oder zu existenzieller Selbstreflexion 
angeregt werden. Die Tragödien sind als affektiv mitreißendes Lehrtheater 

 
101 Wilhelm Raabe: Ausgewählte Werke in sechs Bänden, Bd. 1, Berlin und 

Weimar 1964–1966, 298. Ein ähnlicher Gedanke findet sich schon bei 
Lukrez in «De rerum natura», 2. Buch, v. 1–4. In der mittelalterlichen 
Theologie wendete man Plutarchs Unterscheidung zwischen einer bona 
und einer mala curiositas auf die Passionsspiele an. Diese sollten nicht eine 
mala curiositas befriedigen. Siehe dazu: Gunther Bös: Curiositas. Die Re-
zeption eines antiken Begriffs durch christliche Autoren bis Thomas von 
Aquin, Paderborn 1995. 



70 Die Erfahrung des Tragischen 

konzipiert. Sie wollen intellektuelle Einsicht, aber auch ästhetischen Ge-
nuss vermitteln. 

Die durch ästhetische Stilisierung zu erzielende Wirkung auf den Zu-
schauer fasst Nenos A. Georgopoulos folgendermaßen zusammen:  

«In tragedy objects are dynamic and multireferential, metaphorically power-
ful and emotionally loaded, and as such they relate to the audience as 
participants in a cultural tradition in a changing way. In the experience of 
the tragic drama we undergo a developmentally complex affective matura-
tion, a cultural growth and integration.»102 

Der mimetische Charakter und die pragmatische Abzweckung der Tragö-
dien lassen es problematisch erscheinen, diese Kunstform als primäre 
Materialgrundlage für die Erhebung des Tragischen zu verwenden. Tra-
gödien zielen nicht darauf, ihnen vorausliegende tragische Erfahrungen 
möglichst authentisch abzubilden. Sie entwerfen das Tragische nach ihrem 
Darstellungsinteresse in einer prototypischen Handlung.103 Dabei geht es 
ihnen vor allem um die Inszenierung und deren Wirkung, nicht eigentlich 
um die «Sache» des Tragischen. Bis zur Emanzipation des Tragischen von 
der Tragödie in der Philosophie des Deutschen Idealismus kennen die 
Tragödiendichter nicht einmal das Konzept des Tragischen. 

So wie man zwischen dem Inhalt der Darstellung (dem «Was») und der 
Darstellungsweise (dem «Wie») unterscheiden muss, so zwischen der Pro-
duktions- und der Rezeptionsperspektive. Das Darstellungsinteresse der 
antiken und neuzeitlichen Tragödiendichter scheint oft gar nicht oder 
nicht primär auf die oben zusammengestellten Strukturelemente des Tra-
gischen ausgerichtet zu sein. Rudolf Boehm geht noch weiter, indem er 
konstatiert, in den bekannten Tragödien von Ödipus bis Faust lasse sich 
weder hinsichtlich der Schuldfrage noch im Blick auf das Schicksalsmotiv 
eine besondere Akzentuierung, geschweige denn eine Übereinstimmung 
ausmachen. Mit Gleichgültigkeit gehe die Tragödie über die Schuldfrage 
hinweg ohne auch nur das Bemühen zu zeigen, sie zu klären. Und auch 
die für philosophische Reflexionen auf das Tragische der Tragödie bedeut-

 
102 Nenos A. Georgopoulos: Editor’s Introduction, in: ders. (Hg): Tragedy 

and Philosophy, London 1993, 9. 
103 Karl Heinz Bohrer spricht von literarischer Epiphanie: Es gehe darum, was 

innerhalb, nicht was außerhalb der Texte geschehe (Bohrer: Das Tragische 
[siehe Anm. 20], 15). 



Das Tragische in den Tragödien 71 

same Schicksalsidee spiele in den Schauspielen selbst bestenfalls eine un-
tergeordnete Rolle: «Keine Tragödie, selbst Hamlet nicht, klagt je ein 
‹Schicksal› an».104 Boehm resümiert:  

«Wenn es ‹tragisch› sein soll, daß jemand ohne eigene Schuld oder nur 
‹schuldlos-schuldig›, durch ein unerbittliches Schicksal zugrundegehen 
‹muß›, ist festzustellen, daß eine solche ‹Tragödie› in der Tragödie – nicht 
stattfindet.»105  

Ich halte das für eine zwar überzogene, aber doch bedenkenswerte Mahnung.  
Die o. g. Strukturelemente sind also vor allem für die Rezeption der 

Tragödien im Blick auf die Erfahrungsqualität des Tragischen von Bedeu-
tung. Daher kann man das Tragische nicht einfach aus den Tragödien ab-
leiten, man kann es aber in ihnen aufsuchen. Indem man das tut, bieten 
die Tragödien – und vor allem die darauf bezogenen, in und seit der Auf-
klärung entwickelten poetologischen und philosophischen Reflexionen – 
wichtige Einsichten in tragisch zu nennende Konstellationen, wie ich sie 
im vorigen Abschnitt herauszuarbeiten versuchte. Nicht alle, aber einige 
davon sind von ungebrochener Aktualität. In den Tragödien kann man 
Konflikte und Krisensituationen dargestellt finden, die für eine Phänomeno-
logie der Erfahrung des Tragischen von zeitübergreifender Bedeutung sind. 
Nicht nur ein Heros in der attischen Tragödie, sondern jeder Mensch zu 
allen Zeiten kann in einen unlösbaren Konflikt der eigenen Handlungs-
orientierung im Spannungsfeld von widerstreitenden «Mächten» geraten. 
Diese «Mächte» können als transzendente Notwendigkeiten erfahren und 
als göttliche Fügungen, als Zufügungen des Schicksals, als Gesetze der 
Seinsordnung usw. gedeutet werden. Es kann sich aber auch um imma-
nente (seins- bzw. naturhafte, geschichtliche oder psychische) Zwänge 
handeln. Sofern Konflikte und Krisensituationen solcher Art in den Tra-
gödien dargestellt werden, veranschaulichen diese tragische Erfahrungen. 
Aber es sind eben verdichtete Veranschaulichungen von Vorstellungen, die 
auf reale Erfahrungen verweisen mögen, diese aber nicht zum eigentlichen 
Inhalt haben. Mit Rolf Breuer kann man konstatieren: «Tragödien sind 
also verdeutlichtes Leben im Hinblick auf ‹tragische› Situationen, Konflikte, 
Geschehnisse».106 Sie verhalten sich zu diesen tragischen Situationen wie 

 
104 Rudolf Boehm: «Tragik» (siehe Anm. 82), 142. 
105 A. a. O., 143 (Kursivsetzung von R. B.). 
106 Rolf Breuer: Tragische Handlungsstrukturen. Eine Theorie der Tragödie, 

 



72 Die Erfahrung des Tragischen 

das Kunstwerk zur Realität, wie der Liebesroman zur Liebe oder wie das 
reale Abenteuer zu seiner filmischen Inszenierung, eben mimetisch.  

Soll der Begriff des Tragischen existenziell und von da aus dann auch 
theologisch relevant werden, dann kann sich das damit Gemeinte nur in 
abgeleiteter Weise auf die dichterische Mimesis der Tragödie beziehen. 
Vielmehr muss es sich an den Erfahrungen des gelebten Lebens ausweisen. 
Das Tragische ist primär in existenzieller und erst sekundär in ästhetischer 
Perspektive in den Blick zu nehmen. Die Philosophie verspricht, dabei 
Erkenntnishilfe zu geben. 

Im nun folgenden dritten Kapitel wende ich mich daher ausgewählten 
philosophischen Entwürfen zu, die sich mit dem Tragischen beschäftigen, 
zeichne ihre Darstellungen nach und frage, was sie zur Erhellung tragischer 
Erfahrung beitragen können. 

 
München 1988, 53. Breuer deutet das Tragische kommunikations- und 
handlungstheoretisch. Er unterscheidet zwei tragische Handlungsstruktu-
ren: die Eskalationsstruktur und die Widerspruchsstruktur. 



 

3. Das Tragische als Thema der Philosophie 

Ich beginne mit zwei Vorbemerkungen: 
(a) Abstrahiert man von allen konkreten Bestimmungen in der Erfahrung 
und Darstellung des Tragischen, dann kann man sagen: Das Tragische ist 
ein Widerfahrnis von Negativität. Pläne werden durchkreuzt, gute Absich-
ten scheitern im Prozess ihrer Realisierung, sinnloses Leiden wird zuge-
fügt. Die Deutung solcher Erfahrungen vollzieht sich immer im Rahmen 
der jeweils vorherrschenden Weltanschauung. Daher beginne ich die fol-
genden Überlegungen zu einer philosophischen Erhellung des tragischen 
Dunkels mit einer sehr groben Skizze weltanschaulicher Grundoptionen, 
die nach einem letzten Grund der Wirklichkeit fragen.  

Grundlegend kann man zwischen monistischen und dualistischen 
Weltbildern unterscheiden. Die monistischen können positiv grundiert 
sein, wie es beim Idealismus der Fall ist, der das Wirkliche auf das Ideelle, 
bzw. auf den Geist, also auf eine teleologische Kreativ- und Formativkraft 
zurückführt. Die höchste Idee ist die des Guten. Das Negative, zu dem 
auch das Tragische gehört, erscheint dann als «Störung» des Geistwirkens. 
Beim Tragischen geschieht diese Störung – den idealistischen Deutungen 
zufolge – durch die Auflehnung der individuellen Handlungsorientierung 
gegen das allgemeingültige Ideelle. Das Negative ist kein eigenes Prinzip, 
sondern eine negative Begleiterscheinung. 

Man kann das Verhältnis zwischen dem Positiven des Geistwirkens 
und diesem Negativen eher statisch-ontisch oder eher dynamisch-histo-
risch deuten. Der ontischen Deutung zufolge wird das Negative etwa als 
privatio boni verstanden, also als bloße Abwesenheit des Guten und Posi-
tiven, so wie der Schatten einen Mangel an Licht darstellt. Eine dyna-
misch-historische Verhältnisbestimmung kann mit der Denkform der 
Dialektik vorgenommen werden. Diese erlaubt es, die Aufhebung des 
Negativen als Prozess zu denken, eben als Stufenweg von These, Antithese 
und Synthese. Das ist vor allem in der Geschichtsphilosophie Hegels der 
Fall, der ich mich gleich zuwenden will. 

Generell kann man sagen: Wenn man von einer prinzipiellen Bonität 
der Welt ausgeht, dann müssen die Übel (also die Vergänglichkeit, Ent-
fremdung, Verfehlung, Gebrochenheit und Mangelhaftigkeit des Seins im 
Allgemeinen und des menschlichen Daseins im Besonderen) als ein 
Moment an dieser guten Ordnung gedeutet werden, so wie es etwa Leibniz 



74 Die Erfahrung des Tragischen 

mit seiner Lehre von der «prästabilierten Harmonie»107 der «besten aller 
möglichen Welten»108 getan hat oder wie es in der traditionellen Glau-
benslehre des Christentums der Fall ist, die von einer prinzipiell guten, 
durch die Ursünde der Menschen dann aber korrumpierten Schöpfungs-
ordnung ausgeht.  

Je mehr die Perfektion des Kosmos und die Mächtigkeit der ordnungs-
setzenden und ordnungswiederherstellenden Macht betont wird, umso 
mehr wird das Tragische, Chaotische und Sinnlose zurückgedrängt wer-
den. Es erscheint dann als ontische Ausnahmeerscheinung, als Schatten-
seite der eigentlich lichtvollen Wirklichkeit oder sogar nur als epistemische 
Ignoranz. All dieses ist dazu bestimmt, überwunden zu werden. Alle Wirk-
lichkeitsverständnisse, die auf der Annahme einer prinzipiellen rationalen 
Geordnetheit der Welt basieren und diese auf einen Monotheismus oder 
auf ein monistisches metaphysisches Prinzip zurückführen, tendieren 
dazu, das Chaotische aus dem Kosmos auszuscheiden oder es zu margina-
lisieren. 

Das monistische Weltbild kann aber auch negativ grundiert sein. Das 
geschieht in den Philosophien, die auf einem metaphysischen Pessimismus 
oder Nihilismus basieren, etwa bei Schopenhauer, der dem Panlogismus 
Hegels einen Alogismus entgegensetzt. Nicht die Vernunft bestimmt das 
Weltgeschehen, sondern die Strebungen des arationalen Willens zum 
Leben. Diese Weltanschauung geht von der allgemeinen Negativität des 
menschlichen Lebens und der Welt, der letztlichen Nichtigkeit und Sinn-
losigkeit alles Bestehenden aus. Das Leben ist durch Leiden, Kampf und 
Verderben gekennzeichnet, die Welt geht in Abwärtsspiralen dem Verfall 
entgegen. Im Blick auf das Tragische führt das zu einem Pantragismus. 
Das Tragische ist demnach nicht ein Sonderfall im Leben und im Weltge-
schehen, sondern der Normalfall. Es gilt als das Wesen, nicht als das Un-
wesen der Wirklichkeit. 

Die dualistischen Weltbilder sehen zwei Mächte bzw. Prinzipien im 
kosmischen Prozess am Werk, sodass Negatives und Positives, Chaos und 
Ordnung, Unheil und Heil auf diese beiden Ursprünge zurückgeführt 
werden können. In der Religionsgeschichte findet sich ein solcher Dualis-

 
107 So etwa in: Theodizee §§ 58.62f; Monadologie §§ 51.78ff; Principes de la 

nature et de la grace § 3. 
108 Leibniz: Theodizee, vor allem in §§ 168 und 196. 



Das Tragische als Thema der Philosophie 75 

mus etwa in der altpersischen Religion oder im Manichäismus. Im Rah-
men polytheistischer Religionskonzepte kann sich der Dualismus auch 
pluralisieren, wobei verschiedene Positivitäts- und Negativitätserfahrun-
gen und -erwartungen der Wirkmacht verschiedener Götter zugeschrieben 
werden.  

Im Rahmen des weltanschaulichen Dualismus können die beiden Prin-
zipien einander antithetisch oder polar zugeordnet werden. Im ersten Fall 
stehen sie sich exklusiv und unvermittelbar gegenüber, im zweiten Fall 
sind sie inklusiv aufeinander ausgerichtet, gewähren also dem Gegenprin-
zip Raum. Diese zweite Möglichkeit ermöglicht es, den Dualismus mit 
einem idealistischen Monismus und/oder einem theologischen Monothe-
ismus zu verbinden. Philosophisch ist dies etwa (in rationalistischer Vari-
ante) bei Platon und (in empiristischer Variante) bei Aristoteles der Fall. 
Dabei wird das negative Prinzip dem positiven nicht gleichberechtigt zur 
Seite gestellt, sondern ihm untergeordnet. In den Monotheismus können 
dualistische und polytheistische Elemente eingefügt werden, etwa indem 
angenommen wird, dass es widergöttliche «Mächte» gibt, die ihr Unwesen 
«unter» dem einen Gott treiben. Dabei wird aber Gott die Macht zuge-
schrieben, sich letztlich über diese Mächte hinwegzusetzen. 

Es gibt auch die Denkmöglichkeit, Monismus und Dualismus auf eine 
geschichtliche Weise miteinander zu verbinden: so dass das eine letzte 
Prinzip sich in der Realisierung seiner selbst in verschiedene Streberich-
tungen ausdifferenziert, die dann in Konflikt miteinander geraten. Diese 
Auffassung ist besonders für die Deutung des Tragischen bei Hegel und 
Schopenhauer von Bedeutung.  

Monistische und dualistische Denkformen erscheinen in den religiösen 
und philosophischen Weltanschauungen selten in Reinkultur. Sie überla-
gern sich, können sich miteinander verbinden und brechen sich aneinander.  

Zu den philosophischen Deutungen des Tragischen gehören auch die 
phänomenologischen Ansätze, die nicht von letzten, transempirischen 
Prinzipien, sondern von geschichtlichen Erscheinungsformen ausgehen. 
Sie nehmen die Erfahrungen des Tragischen «von unten her» in den Blick 
und fragen von dort aus nach ihren Gründen bzw. nach dem transempiri-
schen Wesen der Phänomene. Bei diesen beiden Verstehensversuchen – 
von den Ursprüngen und von den Phänomenen her – handelt es sich nicht 
um einen Gegensatz; es wird lediglich die Bewegungsrichtung des Er-
kenntnis- und Darstellungsweges umgekehrt. Wir werden das bei Scheler 
und Jaspers sehen. 



76 Die Erfahrung des Tragischen 

(b) Blicken wir von diesen allgemeinen Vorüberlegungen zur weltan-
schaulichen Grundierung der Deutung des Tragischen nun in die deutsch-
sprachige Philosophiegeschichte seit dem 19. Jahrhundert. Die Beschrän-
kung auf die deutschsprachige Philosophie legt sich von der Sache her nahe, 
weil es sich dabei um eine Diskussion handelt, die in dieser Zeit vor allem 
dort geführt wurde. Erst in jüngerer Zeit wird dieses Thema auch in der 
englisch-109 und französischsprachigen110 Philosophie behandelt. 

Ansatzweise schon in den Tragikdeutungen der Aufklärer (besonders 
bei Lessing [→ 2.3]), Romantiker (etwa bei Schlegel)111 und Klassiker (be-
sonders bei Schiller [→ 2.3]), ausgeprägter dann in der Philosophie des 

 
109 Exemplarisch nenne ich einige neuere englischsprachige Literatur: 

Nussbaum: The Fragility of Goodness (siehe Anm. 26); dies.: Tragic 
Dilemmas, in: Radcliffe Quaterly 75, 1989, 7–10; Georgopoulos (Hg): 
Tragedy and Philosophy (siehe Anm. 102); Silk (Hg.): Tragedy and the 
Tragic (siehe Anm. 19); Felski (Hg.): Rethinking Tragedy (siehe Anm. 1). 
Terry Eagleton: Sweet Violence: The Idea of the Tragic, Oxford 2003; 
ders.: Hope without Optimism, Charlottesville, 2015; George W. Harris: 
Reason’s Grief. An Essay on Tragedy and Value, Cambridge 2006; Simon 
Critchley: Tragedy, the Greeks, and Us, New York 2019. Weitere Anga-
ben finden sich in 5.5. 

110 Von Paul Ricœur (Sur le tragique [1953], in: ders., Lectures 3: Aux fron-
tières de la philosophie. Paris 1994, 178–209) ging ein wichtiger Impuls 
für die französischsprachige Diskussion aus. Zum einen arbeitet Ricœur 
den Unterschied zwischen der griechischen Tragödie und dem christlichen 
Glauben heraus, zum anderen betont er aber auch, dieser Unterschied sei 
nicht so groß, wie oft angenommen werde. Die Differenz besteht ihm zu-
folge erstens darin, dass die Schuld des Menschen nach christlichem Ver-
ständnis nicht seinshaft in der Existenz liege, sondern erst in der Ge-
schichte durch die Abweichung von der Schöpfungsordnung entstanden 
sei. Die Sünde ist nicht ursprünglich, sondern in die Welt gekommen. Die 
griechischen Tragödien gingen dagegen davon aus, dass die Schuld mit der 
Existenz selbst gegeben sei. Den zweiten Unterschied sieht Ricœur darin, 
dass die Schuld nach christlichem Verständnis nur dem Menschen zu-
kommt, nicht aber ein Verhängnis darstellt, das über den Göttern und den 
Menschen liegt; sie ist anthropologisch geworden. Siehe auch: ders.: La 
symbolique du mal (siehe Anm. 91). 

111 Siehe dazu: Friedrich Schlegel: Über das Studium der griechischen Poesie 
(1796f), in: ders.: Ästhetische und politische Schriften, Berlin 2014, 4–95, 
bes. 25–29.  



Das Tragische als Thema der Philosophie 77 

Deutschen Idealismus (bei Schelling112 und Hegel [→ 3.1.1]) und voll-
ständig bei Nietzsche wurde die Theorie der Tragödie in eine Philosophie 
des Tragischen überführt. Es fand eine Verlagerung vom Ästhetischen zum 
Ontologischen statt. Das Tragische wurde von der Tragödie ansatzweise 
emanzipiert und in der (Welt-)Geschichte (wie bei Schiller) oder in le-
bensweltlichen Verstrickungen lokalisiert. Mit Schopenhauer gesprochen, 
ging es bei diesem Thema nun um «die Beschaffenheit der Welt und des 
Daseyns»113, also um Welt- und Lebensdeutung (→ 3.2.1).  

Die Tragödien boten den Entdeckungszusammenhang dafür; in ihnen 
sah man das Tragische zur Darstellung kommen. Es wurde als deren 
Essenz bestimmt und auf seinen Grund hin durchleuchtet. Diesen sah 
man in der conditio humana bzw. in der Beschaffenheit des Seins. In der 
Beschäftigung mit den Tragödien ging es nun nicht mehr eigentlich um 
Gehalt und Gestalt, d. h. um die künstlerische Komposition und die Wir-
kung der Tragödien (im Plural), sondern um das Wesen der Tragödie (im 
Singular), nicht mehr um Poetologie, sondern um Ontologie, Anthropo-
logie, Geschichts-, Gesellschafts- und Kulturtheorie. So entspann sich seit 
1800 ein substanzialistischer Tragikdiskurs, der um die sogenannte «Kol-
lisionstheorie» kreiste. Demnach besteht das Wesen der Tragödie in einer 
Kollision von unvereinbaren Handlungsimperativen, die sich aus überge-
ordneten Notwendigkeiten, Prinzipien oder Wertsetzungen ergeben. 

 
112 Auseinandersetzungen mit dem Tragischen finden sich schon in Schellings 

«Philosophische[n] Briefe[n] über Dogmatismus und Kriticismus» (1795) 
(Historisch-kritische Ausgabe, Bd. I/3, hg. von Hartmut Bucher u. a. 
Stuttgart 1982, 49–112 [in den von Karl F. A. Schelling hg. Sämtlichen 
Werken = SW I/1, 281–341]; bes. im 10. Brief: 106–112 [SW I/1, 336–
341]) und dann, in: «Philosophie der Kunst» (1802f) (Historisch-kritische 
Ausgabe, Bd. II/6,1, hg. von Christoph Binkelmann u. a., Stuttgart 2018, 
92–405 [SW I/5, 353–736], bes.: 371–384 [SW I/5, 693–711], siehe 
auch 190–197 [SW I/5, 461–470]).  

 Zu Schellings Tragikverständnis siehe: Jörg Jantzen, (Hg.): Die Realität 
des Wissens und das wirkliche Dasein. Erkenntnisbegründung und Philoso-
phie des Tragischen beim frühen Schelling (Schellingiana 10), Stuttgart 1998; 
Hühn/Schwab (Hg.): Die Philosophie des Tragischen (siehe Anm. 42), 
Sektion III (185–315). Dort finden sich weitere Literaturhinweise. 

113 Arthur Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung, § 51 (Sämtliche 
Werke, hg. von Arthur Hübscher), Mannheim 41988, Bd. 2, 3. Buch, 298.  



78 Die Erfahrung des Tragischen 

Es kann sich dabei um einen Konflikt zwischen einem natürlichen 
Handlungszweck und einem moralischen Gebot oder um einen Konflikt 
zwischen zwei moralischen Geboten handeln. Auf diese Weise bestimmt 
Friedrich Schiller das Tragische.114 Auch Schelling sieht den Gegensatz 
von Freiheit und (Natur-)Notwendigkeit bzw. Schicksal als Grund-
konstellation des Tragischen. Die Vermittlung von Freiheit und Notwen-
digkeit findet in der freien Annahme des notwendigen Schicksals statt.115 
Nach Goethe bestehen «die größten Qualen, denen ein Mensch ausgesetzt 
ist», in Konflikten zwischen Sollen und Wollen oder Sollen und Vollbrin-
gen oder Wollen und Vollbringen.116 Neigung und Pflicht prallen aufei-
nander. Die Handlungsintentionen kollidieren mit den Anfangs- und 
Rahmenbedingungen des Handelns und/oder mit den Handlungsfolgen.  

 
114 Die Tragödie «umfaßt alle möglichen Fälle, in denen irgend eine Naturz-

weckmäßigkeit einer moralischen, oder auch eine moralische Zweckmä-
ßigkeit der andern, die höher ist, aufgeopfert wird.» (Friedrich Schiller: 
Über den Grund des Vergnügens an tragischen Gegenständen, in: Schil-
lers Werke. Nationalausgabe, Bd. 20: Philosophische Schriften 1, Weimar 
1962, 133–147, Zitat: 140). 

115 So etwa in: Philosophie der Kunst (siehe Anm. 112), 371 [SW I/5, 693], 
passim.  

 Schelling beschreibt das in der Tragödie inszenierte Geschehen als 
«Stürmen blind gegeneinander wütender Leidenschaften, wo für die 
Handelnden selbst die Stimme der Vernunft verstummt und Willkür und 
Gesetzlosigkeit immer tiefer sich verwickelnd zuletzt in eine gräßliche 
Notwendigkeit sich verwandeln» (Zur Geschichte der neueren Philoso-
phie. Münchener Vorlesungen, hg. von Karl-Maria Guth, Berlin 22016, 
100 [SW I/10, 118]). Dabei lenkt er die Aufmerksamkeit auf den 
Erkenntnisstandpunkt des Tragödiendichters «als das stille, allein noch 
leuchtende Licht, als das allein oben bleibende, in der heftigsten Bewegung 
selbst unbewegliche Subjekt, als weise Vorsehung, welche das 
Widerspruchsvollste doch zuletzt zu einem befriedigenden Ausgang zu 
leiten vermag.» (ebd.).  

116 Johann Wolfgang Goethe: Shakespeare und kein Ende, in: Berliner Aus-
gabe, Bd. 18, Berlin 1972, 147–160, Zitat: 151. Zu Goethes Sicht des 
Tragischen siehe: Joachim Müller: Zum Problem des Tragischen bei 
Goethe und in der Weltliteratur, in: Volkmar Sander (Hg.): Tragik und 
Tragödie, Darmstadt 1971, 129–147. 



Das Tragische als Thema der Philosophie 79 

Während diese Deutungen den ruinösen Konflikt vor allem in der sub-
jektiven Willensbildung und Handlungsorientierung im Rahmen natur-
hafter und/oder geschichtlicher Notwendigkeiten lokalisiert sehen, verla-
gert ihn Hegel auf eine höhere ideelle Ebene. Er stellt auch nicht den 
Konflikt selbst in den Mittelpunkt, sondern postuliert eine dialektische 
Vermittlung der widerstreitenden Positionen. Seine Tragikdeutung ist 
eine der einflussreichsten der Neuzeit, hat aber auch scharfe Kritik auf sich 
gezogen.  

Es ist im gegebenen Rahmen nicht möglich und im Blick auf das Inte-
resse dieser Studie auch nicht notwendig, die idealistischen und nachidea-
listischen Philosophien flächendeckend darzustellen. Ich greife diejenigen 
heraus, von denen eine besonders starke Wirkung auf die philosophischen 
Diskussionen um das Tragische sowie die tragödientheoretischen Reflexi-
onen ausgegangen ist und die mir ein hohes Anregungspotenzial für die 
theologische Auseinandersetzung mit diesem Thema zu haben schei-
nen.117 Ich gehe dabei nicht streng chronologisch vor, sondern versuche 
anhand ausgewählter Ansätze drei idealistische Grundoptionen der philo-
sophischen Deutung des Tragischen herauszuarbeiten. Ihnen gemeinsam 
ist die Unterscheidung zwischen einer transempirischen (metaphysischen) 
Sphäre als dem eigentlichen Seinsgrund und der (physischen) Erschei-
nungswelt, in der sich dieser Grund manifestiert. Im ersten Fall besteht 
der transzendente Seinsgrund im Geist (Hegel), im zweiten Fall in einem 
Urwillen (Schopenhauer) und im dritten Fall in einem Reich der Werte 

 
117 Auf Søren Kierkegaards  existenziale, kollisionstheoretische Deutung des 

Tragischen werde ich nicht eingehen, will aber doch darauf hinweisen. In 
seinem Existenzvollzug unterliegt der Mensch nicht wie die Tragödienhel-
den einer schicksalhaften Notwendigkeit, sondern sieht sich in die Span-
nung von Notwendigkeiten und Freiheit, von Zeitlichem und Ewigem ge-
stellt. Er muss sich zwischen widersprüchlichen Anforderungen und 
Möglichkeiten entscheiden. Obwohl diese Anforderungen seine Hand-
lungskompetenz oft übersteigen, hat das Subjekt Verantwortung für sein 
Entscheiden und Handeln zu übernehmen, was es zur Verzweiflung, aber 
auch zu existenziellen Transformationen führen kann. Diesbezügliche 
Überlegungen finden sich etwa in «Entweder – Oder» (1843) (darin: «Der 
Reflex des Antik-Tragischen in dem Modern-Tragischen») und in «Furcht 
und Zittern» (1843), wo Kierkegaard die Erzählung von der Opferung 
Isaaks bespricht. 



80 Die Erfahrung des Tragischen 

(Scheler). Das Tragische geht jeweils aus dem Konflikt zwischen den bei-
den Sphären hervor.  

Ich stelle die drei Grundoptionen an drei Entwürfen dar, die sie pro-
minent repräsentieren, und ziehe von dort aus jeweils eine Rezeptionslinie 
zu einem Entwurf, in dem diese Grundoption rezipiert und transformiert 
wird. In 3.1 ziehe ich eine Linie von Hegels geistphilosophisch grundierter 
dialektischer Deutung hin zu Peter Szodnis Rezeption und Revision der 
Dialektik. In 3.2 stelle ich den willensphilosophisch ansetzenden Pantra-
gismus Schopenhauers dar und zeige, wie Nietzsche diese Tragikdeutung 
aufnimmt und an zentraler Stelle umkehrt. Die dritte Grundoption sehe 
ich in den phänomenologisch orientierten Ansätzen, aus denen ich den 
wertphilosophisch ausgerichteten Entwurf Schelers und die davon mitan-
geregte existenzphilosophische Deutung Jaspers’ herausgreife (3.3). Am 
Ende dieses Abschnitts nehme ich die Frage noch einmal auf, ob sich das 
Tragische von der Tragödie abheben lässt, wie es in diesen philosophischen 
Entwürfen geschieht. Wird es damit essenzialisiert? 

3.1 Dialektik als Ereignungsprinzip des Tragischen 

Die zwei Entwürfe, die ich in diesem Abschnitt präsentiere und diskutiere, 
ziehen die Dialektik – verstanden nicht nur als Denkform, sondern als 
Grunddynamik allen Lebens – zur Deutung des Tragischen heran. Die 
Ansätze Hegels und Szondis unterscheiden sich allerdings in der Art, wie 
sie die Dialektik auffassen: als dreistufige, die auf Versöhnung der Anta-
gonismen hinausläuft, oder als zweistufige, die bei der Dissonanz stehen 
bleibt. 

3.1.1 Die Selbstentzweiung des Geistes und ihre Aufhebung. 
Das Tragische bei Hegel 

In der Phänomenologie des Geistes beschreibt Hegel118 – noch ohne expli-
ziten Bezug zum Tragischen – Antinomien zwischen Rechtsansprüchen, 
Normen und Werten als Selbstentzweiung der absoluten Sittlichkeit: 
«[D]as sittliche Wesen hat sich selbst in zwei Gesetze gespalten, und das 

 
118 Ich zitiere aus der von Eva Moldenhauer und Karl Markus Michele hg. 

Theorie Werkausgabe, Frankfurt a. M. 1969–1971 (= TWA)  



Das Tragische als Thema der Philosophie 81 

Bewusstsein, als unentzweites Verhalten zum Gesetze ist nur einem zuge-
teilt.»119 Die im absoluten Geist gründenden Ideen des Guten und Rech-
ten, an denen sich alles Handeln letztlich zu orientieren hat, differenzieren 
sich in Normen, Gesetze und Gebote aus, zwischen denen es in konkreten 
Handlungssituationen zum Konflikt kommen kann. 

Dieser Gedanke wird für Hegels Tragikdeutung zentral, die er vor al-
lem in seiner Vorlesung zur Ästhetik ausgearbeitet hat.120 Das Tragische 
besteht demnach nicht in der Auflehnung gegen eine dunkle Schicksals-
macht. Es gibt für Hegel keine numinosen Mächte, die das Geschehen 
bestimmen, und daher auch keinen Konflikt zwischen diesen und dem 
menschlichen Willen. Die Freiheit des Helden bleibt auch im Zugrunde-
gehen gewahrt. Das Tragische besteht auch nicht in der zerrissenen 
Subjektivität des Individuums, also in einem innerpsychischen Konflikt 
zwischen gegensätzlichen subjektiven Handlungsintentionen, die im Auf-
einandertreffen von Leidenschaften und Vernunfteinsicht, Sinnlichkeit 
und Sittlichkeit gründen. Die tragische Kollision ist vielmehr auf einer 
metasubjektiven Ebene lokalisiert: im Konflikt zwischen Handlungsgebo-
ten, denen die Subjekte ausgesetzt sind. Diese Gebote gehen auf höhere 
Prinzipien, letztlich auf die transhistorische Idee der ewigen Gerechtigkeit 
zurück. Daher kann Hegel das Göttliche als das eigentliche Thema der 
ursprünglichen Tragödie bezeichnen.121 Und er fügt hinzu: «aber nicht 
das Göttliche, wie es den Inhalt des religiösen Bewußtseins als solchen aus-
macht, sondern wie es in die Welt, in das individuelle Handeln eintritt.»122  

Indem sich also die absolute Idee des Rechts und der Sittlichkeit in der 
Welt realisiert, zerspaltet sie sich in verschiedene Normensysteme, die in 
folgenden Bereichen herrschen: in der «Familienliebe der Gatten, der 
Eltern, Kinder, Geschwister», im «Staatsleben», im «Patriotismus der Bür-
ger», im «Wille[n] der Herrscher», im «kirchliche[n] Dasein».123 Zwischen 
den an den unterschiedlichen Normensystemen orientierten Handlungs-
zwecken kann es zur Kollision kommen. Die Kollision ereignet sich in der 
jeweiligen Handlungssituation, ihren Grund aber hat sie in der Selbstent-

 
119 Hegel: Phänomenologie des Geistes (TWA 3, 345). 
120 Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik III (TWA 15, 520–569).  
121 A. a. O., 522. 
122 A. a. O., 522. 
123 A. a. O., 521. 



82 Die Erfahrung des Tragischen 

zweiung der absoluten Sittlichkeit, aus der die widerstreitenden rechtli-
chen und sittlichen Prinzipien hervorgehen. Zur Kollision kommt es also 
dort, wo sich die absolute Sittlichkeit – als grundlegende Bedingung der 
Möglichkeit sittlichen Handelns – in lebensweltliche, bereichs- und situa-
tionsspezifische Handlungsanforderungen konkretisiert.  

Dabei können sich die gegensätzlichen Handlungsimperative jeweils 
auf ihren sittlichen Gehalt berufen und sind darin prinzipiell gleichberech-
tigt. Es treffen mithin nicht sittliche auf unsittliche Forderungen, sondern 
sittliche auf sittliche, die jeweils in der ewigen Ordnung des Rechts und 
der Sittlichkeit wurzeln, aber miteinander unvereinbar sind. Für die 
Handlungsorientierung gilt: Nicht Tugend versus Laster, Ehre versus 
Schande, Gewissen versus Trieb, sondern Selbstbestimmung versus Selbst-
bestimmung im Rahmen eines ethischen Antagonismus. 

Nach Hegels Deutung brechen die Konflikte in den klassischen Tra-
gödien nicht in der Person, sondern zwischen Personen sowie zwischen den 
persönlichen Handlungsgründen und dem allgemeinen Gesetz der Sitt-
lichkeit auf. Die tragischen Helden stehen nicht innerlich gespalten zwi-
schen den widerstreitenden Anforderungen, denen sie ausgesetzt sind. 
Vielmehr verkörpern sie ungebrochen das eine oder das andere Gesetz 
bzw. Prinzip. Statt zwischen den Prinzipien zu wählen und zu entscheiden, 
folgen sie mit festem Charakter unbedingt entschlossen dem einen von 
ihnen gegen das andere. Die damit verbundene Schuld dem anderen Prin-
zip gegenüber nehmen sie auf sich; das gereicht ihnen zur Ehre. Genau das 
aber – die Versteifung auf die eigenen Handlungsgründe – führt sie in den 
Abgrund.  

Der eigentliche Konflikt besteht also nicht zwischen widerstreitenden 
subjektiven Willensrichtungen, auch nicht zwischen schwankender Sub-
jektivität und metasubjektiver Sittlichkeit, sondern zwischen den sittlichen 
«Mächten», aus denen sich die individuellen Handlungsmotive in den o. g. 
Bereichen des Familiären, des Politischen, Gesellschaftlichen und Kirchli-
chen ergeben. Es geht dieser philosophischen Tragikdeutung nicht um die 
Psychologie der Figuren, also um deren subjektive Verfasstheit, die Affekte 
und die inneren Auseinandersetzungen. Die «subjektive Tragik innerer 
Zwiespältigkeit» hat für Hegel «teils etwas bloß Trauriges und Peinliches, 
teils etwas Ärgerliches»124. Das Tragische wird bei ihm vielmehr zu einer 
fundamentalethischen Kategorie. Die pathetischen Darstellungsformen 

 
124 A. a. O., 563. 



Das Tragische als Thema der Philosophie 83 

der Tragödie müssen demnach auf ihren sittlichen Konfliktgehalt hin 
durchschaubar gemacht werden. 

Nach Hegels Auffassung stehen die konfligierenden Handlungsforde-
rungen dabei nicht in einer starr dualistischen, unversöhnlichen Entgegen-
setzung, sondern in einem dialektischen Verhältnis zueinander. Das gilt 
auch für das grundsätzliche Verhältnis zwischen dem Allgemeinen der ewi-
gen Gerechtigkeit und dem Besonderen der gelebten Sittlichkeit, zwischen 
Gesetz und Leben. Die widerstreitenden Positionen und Ansprüche haben 
sich aus einem dialektischen Prozess ergeben, der sich zwischen dem All-
gemeinen und dem Besonderen durch die Konkretion des Allgemeinen 
vollzieht, und sie streben in diesem Prozess einer Versöhnung auf höherer 
Ebene entgegen. Da sie im gleichen Grund der allgemeinen absoluten Sitt-
lichkeit wurzeln, aus dem sie ihre jeweilige Rechtfertigung beziehen, kön-
nen sie keinen letztlich unversöhnlichen Gegensatz bilden. 

Hegel betrachtet die Tragödie als  

«eine Kollision zweier Positionen, die zwar beide gerechtfertigt, jedoch 
auch in dem Ausmaß falsch sind, in dem sie die Gültigkeit oder wenigstens 
die Teilwahrheit der anderen Position negieren.»125  

Das Problem liegt also in der Einseitigkeit der Positionen, die gegeneinan-
der ins Feld geführt werden. Sie verschließen sich der Dialektik und 
verhärten sich gegeneinander. Dabei ist in ihnen selbst die dialektische 
Dynamik hin zu einer Vermittlung angelegt. Hegels Tragikverständnis ist 
mit der Erwartung verbunden, dass die tragische Kollision am Ende der 
Tragödie durch eine Synthese auf höherer Ebene aufgelöst wird. Die Tra-
gödie inszeniert also einen dialektischen Prozess, der von der Selbstent-
zweiung zur Selbstversöhnung der sittlichen Natur verläuft. 

Um diese Deutung zu belegen, bezieht sich Hegel weniger auf die neu-
zeitlichen Tragödien, in denen oft unversöhnliche psychische Konflikte 

 
125 Roche: Formen der Tragödie (siehe Anm. 83), 346. Die Aussage Hegels, 

auf die sich dieses Zitat bezieht, lautet im Original: «Das ursprünglich Tra-
gische besteht nun darin, dass innerhalb solcher Kollision beide Seiten des 
Gegensatzes für sich genommen Berechtigung haben, während sie anderer-
seits dennoch den wahren positiven Gehalt ihres Zwecks und Charakters 
nur als Negation und Verletzung der anderen, gleichberechtigten Macht 
durchzubringen imstande sind und deshalb in ihrer Sittlichkeit und durch 
dieselbe ebensosehr in Schuld geraten.» (Hegel: Vorlesungen über die 
Ästhetik III, 523, Hervorhebung GWFH). 



84 Die Erfahrung des Tragischen 

zwischen Vernunft und Leidenschaft dargestellt werden, und mehr auf die 
antiken Tragödien, besonders auf die des Sophokles. Hier treffen nach 
seiner Deutung Gebote der Staatsmacht mit ethischen Familienpflichten 
aufeinander, wie er es besonders in Antigone auf «vortrefflichste [und] 
befriedigendste» Weise dargestellt sah.126 Beide Imperative – die des 
Staatsgesetzes und die der familiären Liebe, die sich auf ein göttliches Ge-
bot beruft – sind jedoch miteinander vermittelbar: Auch Antigone respek-
tiert als Königstochter die staatlichen Gesetze und königlichen Verord-
nungen, auch wenn sie ihnen in diesem Fall nicht folgen kann; und auch 
Kreon weiß als Familienvater um die Pflichten der Familie gegenüber. Jede 
der beiden Verpflichtungen hat also Anteile der jeweils anderen in sich 
selbst oder ist zumindest dafür offen.  

«[S]o ist beiden an ihnen selbst das immanent, wogegen sie sich wechsel-
seitig erheben, und sie werden an dem selbst ergriffen und gebrochen, was 
zum Kreise ihres eigenen Daseins gehört.»127  

Damit ist eine Synthese der sittlichen Anforderungen prinzipiell mög-
lich.128 Die Tragik besteht darin, dass die Berechtigung der je anderen 
Position nicht erkannt und anerkannt wird, also in einem Mangel an 
Erkenntnis und Anerkennung. Das verhindert die Versöhnung der ver-
schiedenen Handlungsgründe mit dem Gesetz der allgemeinen Sittlichkeit 
und damit auch miteinander. Solche Unversöhnlichkeit führt in die Kata-
strophe. 

Zu dieser Erkenntnis der höheren Gerechtigkeit sollen die Rezipienten 
der Tragödie kommen. Sie sollen eine Art intellektueller Sympathie mit 
den Protagonisten empfinden und den Konflikt auf seinen Grund hin 
durchschauen. Damit realisiert sich die in der letztlichen Einheit der Sitt-
lichkeit begründete Versöhnung konkret in der Rezeption der Tragödie 
bei den Zuschauenden. Diese sollen zum einen die Macht der Sittlichkeit, 
die über den partikularen Vorgaben eines bestimmten Normensystems 

 
126 Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik III (TWA 15, 550). 
127 A. a. O., 549. 
128 Auch der Schluss der «Orestie» des Aischylos mit der von Pallas Athene 

herbeigeführten Versöhnung zwischen den Eumeniden und Apoll bietet 
Hegel ein Paradebeispiel für seine Deutung. 



Das Tragische als Thema der Philosophie 85 

steht, erkennen und dadurch Beruhigung erfahren.129 Sie sollen zum an-
deren diese Macht aber auch anerkennen bzw. fürchten lernen, indem sie 
sehen, was geschieht, wenn sich das Handlungssubjekt mehr von diesen 
partikularen Vorgaben als von der universalen, ewigen Gerechtigkeit leiten 
lässt. Beides zusammen müsste sie zur Einsicht führen, dass ein solch tra-
gisches Scheitern vermieden werden kann, wenn man sich in seiner Wil-
lensbildung und in seinem Handeln am höheren Prinzip der Sittlichkeit 
orientiert. Das ermöglicht es dann auch, der Position, die der eigenen ent-
gegensteht, ihr Recht zuzubilligen. 

«Versöhnung» bedeutet also nicht einen glücklichen Ausgang des tra-
gischen Geschehens für die davon Betroffenen. Diese können dabei ver-
nichtet werden. In der konkreten Handlungssituation ist der Konflikt un-
aufhebbar. Die Aufhebung wird erst möglich, wenn die individuellen 
Handlungsmotive, die der allgemeinen und ewigen sittlichen Substanz 
widerstreben, in diese «aufgehoben» (im dreifachen Sinne von eliminare, 
conservare und elevare) werden, indem also das Besondere der individuellen 
Sittlichkeit mit dem wesenhaft Sittlichen in Einklang gebracht wird. Dazu 
gehört die Vernunfteinsicht, dass die konfligierenden Normensysteme in 
der ewigen Gerechtigkeit letztlich eine Einheit bilden. Darin gründet auch 
die für das idealistische Dialektikverständnis grundlegende Annahme, dass 
in der Antinomie selbst das Potenzial zu deren Transzendierung angelegt ist.  

Unter Literaturwissenschaftlern und Tragödientheoretikern hat die 
Hegelsche Interpretation nur wenig Zustimmung gefunden. Zu offen-
sichtlich werden hier die Tragödien einem geistphilosophischen Überbau 
untergeordnet und solche Stücke zu ihrer Plausibilisierung der Interpreta-
tion ausgewählt, die sich dafür anzubieten scheinen. Die ästhetische 
Dimension tritt dabei weitgehend in den Hintergrund.  

Für eine Phänomenologie tragischer Erfahrungen erscheint Hegels phi-
losophisch-idealistische Deutung des Tragischen und der Tragödie wenig 
hilfreich; sie hat kein genuines Interesse an der Erfahrungsqualität des Tra-
gischen, sondern sucht das Wesen des Tragischen spekulativ zu erhellen. 

 
129 Auch Schelling sieht die Darstellungsabsicht der griechischen Tragödie da-

rin, die letztliche Identität von Freiheit und Notwendigkeit aufzuweisen. 
Sie besteht in der freien Einstimmung in die Notwendigkeit. Darin liege 
der «Grund der Versöhnung und der Harmonie» der Tragödie, der dazu 
führt, dass uns gerade diese Tragödien «nicht zerrissen, sondern geheilt, 
und wie Aristoteles sagt, gereinigt zurücklassen» (Philosophie der Kunst 
[siehe Anm. 112], 373 [SW I/5, 697]). 



86 Die Erfahrung des Tragischen 

Der Gedanke einer dreischrittigen, auf Versöhnung zielenden Dialektik, 
lässt den Konflikt als im Prinzip überwindbar und die Erfahrung des Tra-
gischen als aufhebbar erscheinen. Das Fortschreiten zum Positiven gilt ihm 
als das «Prinzip aller natürlichen und geistigen Lebendigkeit über-
haupt»130. Damit wird die Negation des Positiven in ihrer Abgründigkeit 
nicht ernst genommen, sondern auf ein Durchgangsstadium herabgestuft.  

Ein weiteres, mit dem idealistischen Ansatz gegebenes Problem ergibt 
sich daraus, dass Hegel den tragischen Konflikt auf verschiedene Personen 
in den Tragödien verteilt, die je für sich für ein Normensystem stehen. 
Damit geraten die tragischen Kollisionen in einer Person aus dem Blick. 
Nach Hegel spielen diese lediglich insofern eine Rolle, als auch die jeweils 
andere Anforderung im eigenen Normensystem repräsentiert ist. Doch 
wird damit der Konflikt in der Person hierarchisiert: Diese folgt einem 
Normensystem und blendet die Berechtigung des Handlungsimperativs 
aus, der im anderen Normensystem verankert ist. Auf diese Weise kommt 
es nicht zu innerlich zerreißenden Entscheidungskonflikten, die mit star-
ken Schuldgefühlen besetzt sein können. Für eine Phänomenologie tragi-
scher Erfahrungen spielen solche Konflikte aber eine wichtige Rolle. 

3.1.2 Szondis Einspruch: Das Tragische ohne Versöhnung 

Das Postulat, dass die tragische Kollision – in der Tragödie wie im Leben – 
einer Versöhnung auf höherer Ebene entgegengeht, ist immer wieder 
bestritten worden, so etwa von Eduard von Hartmann im Blick auf die 
Tragödie.131 Aus der Vielzahl solcher kritischen Stimmen greife ich die 
von Peter Szondi heraus. In seinem 1961 erschienenen Versuch über das 
Tragische hat er die Dialektik zum Grundprinzip des Tragischen in den 
Tragödien erklärt, den Gedanken einer letztlichen Versöhnung des tragi-
schen Konflikts aber zurückgewiesen.132 Auf diese Weise potenzierte er 
zunächst den Deuteansatz Hegels, brach ihm dann aber die Spitze ab.  

In Bezug auf zwölf idealistische und nachidealistische Philosophen – 
von Schelling bis zu Scheler – bestimmte er das Tragische von der Struktur 
der Dialektik her und das Dialektische als Weltprinzip, das sich in den 
Tragödien künstlerisch und in der Philosophie des Tragischen reflexiv 

 
130 Wissenschaft der Logik (TWA 5, 52). 
131 Siehe die in Abschnitt 2.7 zitierte Aussage Eduard von Hartmanns.  
132 Szondi: Versuch über das Tragische (siehe Anm. 88). 



Das Tragische als Thema der Philosophie 87 

zum Ausdruck bringt. Das Tragische ist damit nicht inhaltlich als Wesens-
gehalt, sondern als Modus in einem Prozess bestimmt, der in den Unter-
gang führt. Es ist  

«eine bestimmte Weise drohender oder vollzogener Vernichtung, und 
zwar die dialektische. Nur der Untergang ist tragisch, der aus der Einheit 
der Gegensätze, aus dem Umschlag des Einen in sein Gegenteil, aus der 
Selbstentzweiung erfolgt.»133  

Die Dialektik ist das Wesen der Tragödie. Sie besteht im Kern darin, dass 
die These aus sich selbst heraus die Antithese hervortreibt.  

Die Tragödie stellt dar, wie gerade der Versuch der Rettung zur Ver-
nichtung wird. Das Bemühen um die Vermeidung des Risikos wird zum 
Verhängnis. Das Tragische liegt dabei nicht im Untergang selbst, sondern 
in der Verkehrung des Gewollten in sein Gegenteil: Der tragische Held 
will dem Untergang entgehen und schlägt dazu einen Weg ein, der ihn in 
den Abgrund führt. Die Realisierung eines Wertes vernichtet diesen Wert 
und den Träger dieses Wertes. Das Geliebte wird aus Liebe zerstört, Frei-
heit eingeschränkt beim Versuch, sie zu verteidigen. Der Handelnde 
macht sich selbst zum Gefangenen seiner eigenen Freiheit. Er verfängt sich 
in einem Netz, an dem er selbst mitgesponnen hat. 

Gegen Hegels Deutung postulierte Szondi dann allerdings, der tragi-
sche Widerspruch dürfe nicht in einer übergeordneten –immanenten oder 
transzendenten – Sphäre aufgehoben werden.134 Die tragische Kollision 
endet in der Vernichtung. Auch Hegel hatte den tragischen Helden unter-
gehen sehen, doch stellte er diesen Untergang in einen größeren Sinnzu-
sammenhang, in dem es keine prinzipiell unlösbaren Konflikte und kein 
in der Sache liegendes Scheitern gibt. Diesem weltanschaulichen Optimis-
mus und Harmonismus folgt Szondi nicht. Er beschränkt seinen Blick auf 
das «immanente» tragische Geschehen und verzichtet auf den metaphysi-
schen Überbau. Dabei führt er die dreischrittige Dialektik auf eine zwei-
schrittige zurück: These und Antithese stehen sich unvermittelt, ohne Syn-
these, gegenüber; es sei denn, man deutet den Untergang als negative 
Synthese. Der tragische Konflikt transzendiert sich nicht selbst. In der 
Dialektik liegt keine Dynamik, die seine Selbstaufhebung hervortreibt. 

 
133 A. a. O., 209. 
134 Ebd. 



88 Die Erfahrung des Tragischen 

Der «tragische Knoten» wird nicht auf einer höheren Ebene gelöst, son-
dern zerreißt. Es bleibt die Aporie, die in den Ruin führt. Dabei hat Szondi 
vor allem moderne Tragödien, wie etwa Dantons Tod vor Augen. 

Mit der Kritik an der Dreistufigkeit, die auf Versöhnung zuläuft, be-
findet sich Szondi im Einklang mit anderen Kritikern der Hegelschen Dia-
lektik, wie Søren Kierkegaard  in der Philosophie und Karl Barth in der 
Theologie. Unmittelbarer scheint diese Deutung von Walter Benjamins 
Tragödientheorie und möglicherweise auch von der «negativen Dialektik» 
Adornos angeregt worden zu sein.  

Mit Walter Benjamin und Peter Szondi halte auch ich daran fest, dass 
das Tragische nicht in eine unerschütterlich bestehende sittliche Weltord-
nung eingeordnet werden kann; es stellt das Postulat einer solchen Ord-
nung infrage. Das Tragische ist daher auch nicht als Auflehnung gegen die 
Ordnung zu deuten und der Untergang des tragischen Helden nicht als 
Sühne für seine Schuld.  

Weniger überzeugend als Szondis Kritik an Hegels Auffassung der drei-
stufigen Dialektik scheint mir allerdings sein Versuch zu sein, das Tragi-
sche grundlegend auf das Dialektische zurückzuführen. Dabei wird das 
Dialektikkonzept überdehnt und das Tragische formal und abstrakt be-
stimmt, sodass es nur noch in einer bestimmten konfliktiven Struktur 
besteht, nämlich der (zwei- oder dreistufigen) dialektischen, die dann dra-
matisch dargestellt wird. Zweifellos lässt sich das dreistufige ebenso wie 
das zweistufige dialektische Schema in vielen Tragödien aufweisen, wie 
Szondi zeigt, doch gibt es auch viele Gegenbeispiele, in denen der tragische 
Konflikt aus einem dualistischen Antagonismus zwischen Leidenschaften 
und Vernunft besteht, wie es in den meisten Tragödien Shakespeares der 
Fall ist. Daran ist nichts Dialektisches. Charakteristisch für die Dialektik 
(zumindest im Verständnis Hegels) ist, dass die These die Antithese aus 
sich selbst hervortreibt.  

Für einen empirischen Zugang zum Tragischen, wie ich ihn anstrebe, 
haben solche philosophischen Überbauten nur eine begrenzte Erschlie-
ßungskraft. Diese sehe ich auf der phänomenalen Ebene, also in der phi-
losophischen Beschreibung tragischer Geschehensabläufe. Hier können 
dialektische Deutemuster durchaus eine Verstehenshilfe bieten. In Fällen 
etwa, in denen eine gute Absicht in ihr Gegenteil umschlägt und die in-
tendierte Handlung damit selbstwidersprüchlich wird. Sie kehrt sich gegen 
ihre Absicht und schlägt in das Gegenteil dessen, was mit ihr erreicht wer-



Das Tragische als Thema der Philosophie 89 

den sollte, um. Das ist aber nicht auf ein Weltprinzip der Dialektik zu-
rückzuführen. Szondi stuft die Beschreibung zur Erklärung hoch. Die Dia-
lektik wird dabei zu einem universalen Prinzip aufgewertet. Das vermag 
sie nicht zu leisten und sie trifft auch nicht auf alle Erfahrungen des Tra-
gischen und auf alle Tragödien zu. 

So, wie sich das Tragische nicht auf einen inhaltlichen Begriff bringen 
lässt, so kann man es auch nicht in ein Strukturschema pressen. Wenn 
«Dialektik» in einem unspezifischen Sinn nur für die Kollision steht, dann 
ist dieser Begriff in der Deutung des Tragischen redundant. Wenn er da-
gegen in einem philosophisch präzisen Sinn gebraucht wird – wie es bei 
Szondi der Fall ist, der darunter folgende Tatbestände und Vorgänge ver-
steht: «Einheit der Gegensätze, Umschlag des Einen in sein Gegenteil, 
Negativsetzung seiner selbst, Selbstentzweiung»135 – dann ist er zu eng 
und zu formal für diese Deutung. 

In seiner monumentalen Studie zur tragischen Erfahrung knüpft 
Asmus Trautsch in modifizierter Weise an den Grundgedanken Szondis 
an. Er baut seine gesamte, aus der Interpretation der antiken Tragödien 
abgeleitete anthropologisch-kulturphilosophische Theorie tragischer Er-
fahrung auf das Motiv des Umschlags auf. Das entscheidende Charak-
teristikum der tragischen Erfahrung besteht demnach darin, dass die In-
tention des Handelnden bzw. die Zielrichtung eines geschichtlichen 
Prozesses aus sich selbst heraus verkehrt wird, sodass sich das Handeln 
gegen den Handelnden richtet. Das eigene Handeln wird zum Grund 
einer Selbstverletzung. Trautschs Definition der tragischen Erfahrung 
lautet:  

«Eine tragische Erfahrung ist die Erfahrung einer durch eigenes Handeln 
mit bewirkten irreversiblen Zerstörung existentieller Werte und des 
Bruchs der praktischen Individualität der Person.»136  

Daraus entsteht eine Deutung des Tragischen von beeindruckendem Tief-
gang, die aber auf der formalen Ebene einer ins Existenzielle übersetzten 
Dialektik bleibt,137 die Bestimmung des Tragischen auf dieses eine Merk-
mal verengt und damit wesentliche Momente der tragischen Lebenserfah-

 
135 A. a. O., 159, Fußnote 8. 
136 Trautsch: Der Umschlag von allem in nichts (siehe Anm. 26), 574. 
137 A. a. O., 4.20 u. ö. 



90 Die Erfahrung des Tragischen 

rung (und selbst mancher Tragödienhandlung), wie das durch äußere Ein-
wirkung heraufbeschworene Unheil, gar nicht in den Blick bekommt. Für 
Trautsch betrifft das tragische Leid nur den «Leidende[n], der für die Fol-
gen seines Tuns verantwortlich ist»138. Gleichwohl bietet sein Entwurf 
eine Fülle tiefgründiger Erfahrungsanalysen. Die von ihm angewandte 
kulturphilosophische Betrachtungsweise erinnert zudem daran, dass der 
von mir bevorzugte existenzphilosophische Blick auf das Tragische ebenso 
soziokulturell zu kontextualisieren ist wie dessen metaphysischen Überhö-
hungen, wie sie sowohl in den Tragödien selbst als auch in deren Deutung 
vorgenommen wurden.  

3.2 Das Tragische im Seinsgrund: Philosophischer 
Pantragismus 

Pessimistische Weltanschauungen gab es zu allen Zeiten, besonders in Zei-
ten der Not, des Umbruchs und der Suche nach tragfähigen Orientierun-
gen. Im Kontext der Religion kommen sie vor allem in der Apokalyptik 
zur Darstellung, in der sich die Verzweiflung über die erfahrene Unerträg-
lichkeit des Lebens in der Geschichte artikuliert. Das geschieht aber weni-
ger im Modus distanzierter philosophischer Reflexion und mehr in den 
Darstellungsformen der Klage. Dabei bestreiten religiöse Apokalyptiker 
nicht, dass es einen göttlichen Weltgrund gibt; als Adressaten ihrer Klage 
nehmen sie diesen gerade in Anspruch.  

Im Kontext der deutschsprachigen Philosophie begegnet eine radikal 
pessimistische Weltanschauung im Blick auf das menschliche Dasein und 
die Welt insgesamt vor allem bei Schopenhauer. Friedrich Nietzsche 
schließt sich dieser Sicht der Welt und des menschlichen Daseins zunächst 
an, kritisiert Schopenhauers Denken dann aber scharf und führt dessen 
Ansatz auf eigene Weise weiter. Beide gehen davon aus, dass das Tragische 
weder bloß psychologisch (als Zerrissenheit zwischen konträren Affekten) 
noch ethisch (als Widerstreit unvereinbarer Pflichten) noch handlungs-
theoretisch (als praktische Aporie gegensätzlicher Handlungsaufforderun-
gen), sondern ontologisch zu fassen ist: als Strukturmerkmal des Seins. Es 
kann nicht auf abgrenzbare Ereigniszusammenhänge beschränkt und pri-
mär auf die subjektive Komponente des menschlichen Gefordertseins und 

 
138 A. a. O., 287. 



Das Tragische als Thema der Philosophie 91 

Scheiterns bezogen werden. Vielmehr hat es als unmittelbarer Ausfluss aus 
der zwiespältigen Konstitution der Wirklichkeit zu gelten. Demnach gibt 
es in den Grundstrukturen der Wirklichkeit Brüche, in denen oder aus 
denen Unheil entsteht. Pantragische Weltanschauungen gehen von «onti-
schen Irrationalitäten», vom Alogischen, Apsychologischen, Asozialen in 
der Realität aus und deklarieren dieses «Unwesen» der Wirklichkeit als ihr 
Wesen. Sie sind der radikale Gegenentwurf gegen den geschichtsphiloso-
phischen Optimismus, wie ihn vor allem Hegel vertreten hatte. 

3.2.1 «Widerstreit des Willens mit sich selbst». Das Tragische 
bei Schopenhauer 

Schopenhauers139 Philosophie als «Pantragismus» zu bezeichnen, scheint 
maßlos überzogen zu sein, denn es finden sich in seinen Werken keine 
Reflexionen über das Tragische und auch die Betrachtungen zum Trauer-
spiel nehmen keinen großen Raum ein. Doch sieht er in dieser Kunstform 
(wobei er sich eher auf die neuzeitlichen als auf die antiken Tragödien be-
zieht) einen «bedeutsame[n] Wink über die Beschaffenheit der Welt und 
des Daseyns»140, der «den tiefsten Sinn des Lebens aufschließt»141. Indem 
das Trauerspiel die «Vereitelung des menschlichen Strebens und die Nich-
tigkeit dieses ganzen Daseyns an einem großen und frappanten Beispiel 
lebhaft veranschaulicht»142, gibt es gewissermaßen den Blick frei auf die 
Grundstruktur des Lebens und der Wirklichkeit. Diese bringt mit Not-
wendigkeit Konstellationen hervor, die man «tragisch» nennen kann, auch 
wenn Schopenhauer selbst das nicht explizit tut. Mit diesem Ansatz wurde 
er zum Impulsgeber für die Philosophien des Tragischen im 19. Jahrhun-
dert und darüber hinaus. 

Die in den Trauerspielen dargestellten Kollisionen lassen sich auch 
nach Schopenhauer auf eine Selbstentzweiung des Seinsgrundes im Pro-
zess seiner Realisierung zurückführen. Doch tritt diese nicht wie bei Hegel 
in den Manifestationen des Geistes hervor, sondern besteht im Willen als 
dem Urprinzip des Lebens. Der metasubjektive Wille zum Leben – eine 

 
139 Ich zitiere Schopenhauers Schriften im Folgenden aus: Sämtliche Werke, 

hg. von Arthur Hübscher, Mannheim 41988. 
140 Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 51 (Werke 2, 298). 
141 Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung II, § 49 (Werke 3, 730f).  
142 A. a. O., 730. 



92 Die Erfahrung des Tragischen 

naturhafte, blinde, irrationale, unteleologische Vitalkraft – gerät mit sich 
selbst in Konflikt. Seine Strebungen wenden sich gegeneinander und zer-
fleischen sich.  

Das Leid hat seinen Grund in diesem «Widerstreit des Willens mit sich 
selbst»143. Der voluntative Grund der Wirklichkeit bringt die Erschei-
nungswelt, in der wir leben, hervor. Dies geschieht unter der Ägide des 
Individuationsprinzips: Der Urwille realisiert sich im Lebenstrieb der In-
dividuen. Die individuellen Lebenswillen richten sich nun aber gegenei-
nander. Auf diese Weise wird der Urwille kontraproduktiv gegen sich 
selbst; er entzweit sich in seinen Individuationen bzw. Konkretionen und 
führt damit zur Verkehrung und Vernichtung dessen, was er hervorbrin-
gen will: Leben. Der Widerstreit entsteht also in der Individuation, wo der 
eine allgemeine Lebenswille zu den vielen besonderen Strebungen der In-
dividuen wird, die dann in Konflikt miteinander geraten. Es ist ein Teu-
felskreis: Der Wille zum Leben erzeugt Leid, dieses wiederum aktiviert den 
Willen zur Überwindung des Leids, woraus wieder neues Leid entsteht. 

In den menschlichen Individuen schafft der Lebenstrieb egozentrische 
Handlungsmotive, also solche, die in deren jeweiligem Eigeninteresse lie-
gen. Das gilt auch für das Verfolgen altruistischer Absichten. Letztlich ist 
alles Wollen und Handeln egoistisch motiviert. Es zielt auf Selbsterhal-
tung, Selbstbehauptung und Selbstdurchsetzung. Die «Leidenschaft der 
Individualität»144, das Aus-sein-auf und der daraus folgende Tatendrang 
erzeugen Leiden – nicht nur interpersonal bei anderen Menschen, sondern 
auch beim Handelnden selbst. Denn es kommt permanent zu Diskrepan-
zen und Antagonismen zwischen Wollen und Vollbringen, also zu immer 
neuem Scheitern, das letztlich ein Scheitern an sich selbst ist. In der Aus-
übung der Freiheit wird das Handeln gegen seine Intentionen und gegen 
das Dasein insgesamt subversiv. 

Diese Willensmetaphysik ist eng verbunden mit einem negativen Men-
schen- und Weltbild.145 Schopenhauer zufolge ist der Mensch ein Wesen,  

 
143 Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 51 (Werke 2, 298). 
144 Asmus Trautsch: Leidenschaftliche Individualität. Zur tragischen Verfas-

sung gesteigerten Lebens bei Schopenhauer, Nietzsche und Camus, in: 
Hühn/Schwab (Hg.): Die Philosophie des Tragischen (siehe Anm. 42), 
417–437. 

145 In einer autobiografischen Notiz schreibt Schopenhauer: «In meinem 
17ten Jahre, ohne alle gelehrte Schulbildung, wurde ich vom Jammer des 
Lebens so ergriffen wie Buddha in seiner Jugend, als er Krankheit, Alter, 

 



Das Tragische als Thema der Philosophie 93 

«welches gar nicht existieren sollte, sondern sein Dasein abbüßt durch viel-
gestaltetes Leiden und Tod: was kann man von einem solchen erwarten? 
Sind wir denn nicht alle zum Tode verurtheilte Sünder? Wir büßen unsere 
Geburt erstlich durch das Leben und zweitens durch das Sterben ab.»146  

Mit dieser Aussage bezieht sich Schopenhauer auf ein Wort, das vom Vor-
sokratiker Anaximander überliefert ist. Es besagt:  

«Alles, was ist (alles Seiende), hat seinen Anfang genommen aus dem Un-
endlichen (apeiron). Woraus es entstanden ist, dahin vergeht es auch not-
wendigerweise wieder. Nach der Ordnung der Zeit wird es bestraft und 
zahlt (gegenseitig) Buße für sein Unrecht.»147  

Schopenhauer sah in diesem Spruch einen Impuls für die Ausbildung sei-
ner pessimistischen Weltsicht, welche die Vergänglichkeit und Leiden-
schaftlichkeit allen Seins in den Vordergrund stellt. Alles Seiende besteht 
in einem endlosen Streben und einem permanenten und letztlich vergeb-
lichen Kampf. Es ist wert- und sinnlos und dem Untergang geweiht. Das 
Tragische liegt im nutzlosen Aufbäumen gegen diese Vergänglichkeit.148 

 
Schmerz und Tod erblickte. Die Wahrheit, welche laut und deutlich aus 
der Welt sprach, überwand bald auch die mir eingeprägten jüdischen 
Dogmen, und mein Resultat war, daß diese Welt kein Werk eines all-
gütigen Wesens sein könnte, wohl aber das eines Teufels, der Geschöpfe 
ins Dasein gerufen, um am Anblick ihrer Qual sich zu weiden; darauf 
deuteten die Data, und der Glaube, daß es so sei, gewann die Oberhand.» 
(Arthur Schopenhauer: Der handschriftliche Nachlass (Werke 4/1, 96). 

146 Arthur Schopenhauer: Parerga und Paralipomena (11851, 21862) II, 
§ 156, Anm. (Werke 6, 322). 

147 Überliefert von Simplikios, in: Phys. 24,13, übersetzt von Kathrin 
Schäublin. In Hermann Diels / Walther Kranz: Die Fragmente der Vor-
sokratiker, Berlin 61951f, § 9, S. 12, findet sich eine wörtlichere, aber we-
niger glatte Übersetzung. Siehe dazu auch den Kommentar von Christof 
Rapp: Die Vorsokratiker, München 1997, 44–48, und Martin Heidegger: 
Der Spruch des Anaximander, in: Martin Heidegger Gesamtausgabe. 
III. Abteilung: Unveröffentlichte Abhandlungen, Vorträge, Gedachtes. 
Bd. 78, Frankfurt a. M. 2010. 

148 Nietzsche nimmt die Anaximander zugeschriebene Aussage – als «räthsel-
hafte[n] Ausspruch eines wahren Pessimisten» (Friedrich Nietzsche: Die 
Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, § 4 [KSA 1, 818]) – auf 
und gibt sie in folgender Interpretation wieder: «Woher die Dinge ihre 

 



94 Die Erfahrung des Tragischen 

In Schopenhauers auf den Spruch des Anaximander bezogener Aussage 
klingt ein Bezug zur Erbsündenlehre an, den er in der zweiten Auflage 
seines Hauptwerks im Blick auf die Tragödien explizit macht:  

«Der wahre Sinn des Trauerspiels ist die tiefere Einsicht, daß was der Held 
abbüßt nicht seine Partikularsünden sind, sondern die Erbsünde, d. h. die 
Schuld des Daseyns selbst. Pues el delito mayor Del hombre es haber nacido 
(Da die größte Schuld des Menschen ist, daß er geboren ward) wie Calderon 
es geradezu ausspricht.»149 

Man kann Schopenhauers pessimistische Sicht auf den Menschen und die 
Welt also als philosophische Version der theologischen Erbsündenlehre 
deuten. Dieser Lehre werde ich mich im Rahmen meiner Überlegungen 
zur theologischen Deutung des Tragischen in Abschnitt 6.3.2 zuwenden. 

Im Trauerspiel – dem «Gipfel der Dichtkunst»150 – kommt die in der 
Verfasstheit der Wirklichkeit angelegte Negativität der Welt und des Le-
bens, das daraus hervorgehende Unglück und damit die schreckliche Seite 
des Lebens zur Darstellung: 

«der namenlose Schmerz, der Jammer der Menschheit, der Triumph der 
Bosheit, die höhnende Herrschaft des Zufalls und der rettungslose Fall der 
Gerechten und Unschuldigen»151.  

In dieser Kunstform wird der oben beschriebene Teufelskreis anschaulich.  

 
Entstehung haben, dahin müssen sie auch zu Grunde gehen, nach der 
Nothwendigkeit; denn sie müssen Buße zahlen und für ihre Ungerechtig-
keiten gerichtet werden, gemäß der Ordnung der Zeit» (ebd.). Anaximan-
der verstehe «alles Werden wie eine strafwürdige Emancipation vom ewi-
gen Sein» (KSA 1, 819). 

149 Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 51 (Werke 2, 
299f). Das Zitat stammt aus Calderóns «La vida es sueño» («Das Leben ist 
ein Traum»), 1. Akt, 2. Szene.  

 Siehe auch: Schopenhauer: Parerga und Paralipomena II, § 156 (Werke 6, 
320). Wenn er erklärt: «Daß unser Daseyn selbst eine Schuld implicirt, 
beweist der Tod» (a. a. O. § 164, S. 334) nimmt er den biblischen 
Gedanken auf, dass der Tod «der Sünde Sold» ist (Röm 6,23). Nach 
Gen 3,3f.19 zieht die Ursünde die Sterblichkeit des Menschen nach sich.  

150 Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 51 (Werke 2, 318). 
151 A. a. O., 298. 



Das Tragische als Thema der Philosophie 95 

Schopenhauer unterschied drei Grundkonstellationen des Trauer-
spiels:  

• In der ersten wird das Unglück durch menschliche Bosheit, die im 
Charakter des Protagonisten angelegt ist, heraufgeführt. Es ist anth-
ropogen.  

• Die zweite führt es auf ein blindes Schicksal zurück. Dabei handelt 
es sich nicht um eine metaphysische Macht, sondern um das fatale 
Zusammenwirken von Zufall und Irrtum. Dies sind die «Beherr-
scher der Welt»152, die in der Erfahrung des davon betroffenen 
Menschen geradezu mit einer bösen Absicht am Werk zu sein schei-
nen. Dadurch legt es sich für ihn nahe, sie als Schicksal zu personi-
fizieren.  

• Der dritten Art maß Schopenhauer das größte Gewicht bei. Hier 
geht das tragische Unglück aus dem Beziehungsgeschehen der han-
delnden Personen mit ihren konfligierenden Intentionen hervor. 
Das Tragische spielt sich dabei nicht in Grenz- und Ausnahmesitu-
ationen, sondern im Alltäglichen ab. Die ganz gewöhnliche Lage, 
in der sich die Personen befinden, zwingt sie, «sich gegenseitig, wis-
send und sehend, das größte Unheil zu bereiten, ohne daß dabei das 
Unrecht auf irgend einer Seite ganz allein sei»153. Tragödien dieser 
Art erzeugen nach Schopenhauer bei den Rezipienten ein besonders 
hohes Maß an Betroffenheit, denn sie zeigen ihnen, wie die unheil-
vollen Verflechtungen immer und überall aufbrechen und auch sie 
selbst in tragische Unheilssituationen geraten können – «dann füh-
len wir schaudernd uns schon mitten in der Hölle»154.  

Es ist vor allem die Normalität und Banalität des Tragischen im alltägli-
chen menschlichen Leben und Zusammenleben, in der Schopenhauer ei-
nen Beleg für die letztliche Nichtigkeit des menschlichen Daseins und des 
Seins insgesamt sieht:155 «Das Leben jedes Einzelnen ist […] eigentlich 

 
152 Ebd. 
153 A. a. O., 300. 
154 A. a. O., 301. 
155 «[…] die Tendenz des Trauerspiels ist, hinzudeuten auf die Verneinung, 

das Aufgeben des Willens zum Leben» (Arthur Schopenhauers hand-
schriftlicher Nachlaß, hg. von Eduard Grisebach, Bd. 4: Neue Paralipo-
mena, Leipzig 1893, § 469, S. 269). 



96 Die Erfahrung des Tragischen 

immer ein Trauerspiel»156, auch wenn es zuweilen wie ein Lustspiel er-
scheinen mag. Er belegt diese Aussage mit dem Hinweis auf  

«die nie erfüllten Wünsche, das vereitelte Streben, die vom Schicksal un-
barmherzig zertretenen Hoffnungen, die unsäligen Irrthümer des ganzen 
Lebens, mit dem steigenden Leiden und Tode am Schlusse»157.  

Das tragische Unheil führt den Protagonisten des Trauerspiels und mit 
ihm die Zuschauer in die Resignation, d. h. zur Preisgabe des eigenen Wil-
lens.158 Dieser Ausweg aus dem leidvollen Dasein eröffnet sich, wo die 
Ursache des Leids im Lebenswillen, genauer: im Konflikt der Strebungen, 
die aus dem einen Willen zum Leben hervorgehen, erkannt wird. Er be-
steht darin, das Wollen stillzustellen und sich in eine anschauende, kon-
templative Haltung zu begeben, wie sie vor allem die Kunst ermöglicht. 
Dabei versenkt sich das Erkenntnissubjekt in den Gegenstand der Er-
kenntnis und betrachtet diesen nicht in seiner äußeren Erscheinungsform 
mit einem eigenen Interesse daran, sondern interesselos in seinem ideellen 
Gehalt. Die Subjekt-Objekt-Spaltung ist dabei aufgehoben, die Subjekti-
vität und damit die Selbstbezüglichkeit des Subjekts überwunden. Das soll 
aber nicht nur ästhetisch, in der temporären Betrachtung von Kunstwer-
ken (inklusive Tragödien) geschehen, sondern ethisch, als Lebenshaltung, 
verstetigt werden. «Resignation» ist also für Schopenhauer positiv konno-
tiert: als Erlösung von der Herrschaft des Lebenswillens, die in einen Zu-
stand «unanfechtbarer Ruhe, Säligkeit und Erhabenheit»159 führt. Die mit 
dieser Befreiung des Erkennens vom Wollen einhergehende Desillusionie-
rung über die Verfasstheit der menschlichen Existenz und der Welt be-
schreibt Schopenhauer als Aufhebung des Schleiers der Maja, der sich über 
das Dasein gelegt hat, und als dadurch erreichtes «Erwachen» zur wahren 
Erkenntnis dieser Verfasstheit.160 Im Willen, diese Erkenntnishaltung ein-
zunehmen, liegt eine Selbstaufhebung des Willens.161 

 
156 Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 58 (Werke 2, 380). 
157 Ebd. 
158 «darin besteht der tragische Geist: er leitet demnach zur Resignation hin.» 

(Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung II [Werke 3, 495]). 
159 Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 68 (Werke 2, 464). 
160 Schopenhauer ist überzeugt davon «daß das Leben ein schwerer Traum sei, 

aus dem wir zu erwachen haben» (Schopenhauer: Die Welt als Wille und 
Vorstellung II [Werke 3, 495]).  

161 Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 70 (Werke 2, 478). 



Das Tragische als Thema der Philosophie 97 

Dies ist die radikale Gegenposition zu Hegels optimistischem Weltver-
trauen, das sich in der dreistufigen, auf Versöhnung der Antagonismen 
zulaufenden Dialektik artikuliert. Das Tragische ist nicht ein aufzuheben-
des Negativum, es ergibt sich unausweichlich dort, wo sich der Lebenswille 
zum Leben realisiert. Die daraus resultierenden Verflechtungen führen 
zwangsläufig ins Verhängnis. Der Wille ist in seinem Selbstvollzug in Apo-
rien gefangen. Jeder Versuch, dem Selbstwiderspruch des Willens zu ent-
kommen, führt nur tiefer in ihn hinein. Das Dasein ist von Grund auf 
deformiert, konfliktuös und der Selbstzerstörung ausgesetzt. Die Welt hat 
keinen rationalen Grund. Nichtigkeit stellt die Signatur allen Seins dar. Es 
macht keinen Sinn, im Tragischen, wie im Leiden überhaupt, nach einem 
tieferen Sinn zu suchen. Die einzige Möglichkeit, diesem Verhängnis zu 
entkommen, besteht darin, die daseinskonstituierenden Willensstrebun-
gen so weit wie möglich zu sedieren. Das Tragische ist eine Schule der 
Resignation. Ihre Lektion ist die Abkehr vom Willen zum Leben.  

Eine solche pessimistische Weltanschauung, in der die Einheit, die 
Logizität und Sinnhaftigkeit des Seins insgesamt bestritten werden, mag 
ihre Bestätigung immer wieder im vielfachen sinnlosen Leid finden, von 
dem die Natur- und Menschheitsgeschichte zeugt. Und doch handelt es 
sich dabei um eine perspektivische Einseitigkeit, die das Defizitäre zum 
Wesenhaften erklärt und der am Ende nur die resignative Weltabwendung 
und Lebensverneinung sowie der Rückzug auf eine Mitleidsethik bleibt. 
Diese (stoisch und buddhistisch inspirierte) Ethik ergibt sich aus dem 
Basispostulat der Weltanschauung Schopenhauers, dass alles Leben Leiden 
ist.  

Das Tragische, wie überhaupt die Erkenntnis des Wesens der Welt 
wirkt als «Quietiv des Willens»162, nicht als sinnstiftende, den Willen mo-
tivierende Katharsis. Sie motiviert auch nicht zum Engagement für die 
Leidenden und zum Kampf gegen die Ursachen des Leidens, sondern löst 
Mitleid aus. Das wahrhaft Heroische der tragischen Existenz besteht nach 
Schopenhauer nicht im Kampf gegen diese Tragik – selbst wenn dieser 
aussichtslos ist –, sondern in der Ergebenheit in die Negativität der condi-
tio humana. Die Preisgabe des egoistischen Lebenswillens steht im Dienst 
eines höheren, auf die eigene Erlösung des Subjekts zielenden Egoismus.  

 
162 Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 51 (Werke 2, 299). 



98 Die Erfahrung des Tragischen 

Wie im Blick auf Hegel, so gilt auch hier: Der metaphysische Überbau 
hat eine gewisse Erschließungs- und Erklärungskraft für die Deutung tra-
gischer Erfahrungen und deren Darstellung in den Tragödien. Doch ord-
net er sich diesen über und nimmt sie in Dienst für seine eigene Plausibi-
lisierung. Indem Schopenhauer die Selbstentzweiung des Willens zum 
Leben als Grundprinzip der Wirklichkeit und des menschlichen Wirklich-
keitsbezugs ansieht, erklärt er die Erfahrung des Tragischen zu einem 
Epiphänomen dieses Prinzips und nimmt ihr auf diese Weise das je Singu-
läre, das sie für die davon Betroffenen hat. Sie wird universalisiert und 
normalisiert. Aus der Erfahrung, dass es Tragisches gibt, wird geschlossen, 
dass alles tragisch ist. 

Der Ansatz bei der Erfahrung des Tragischen – für den ich in diesem 
Buch plädiere – und das Bemühen um eine Phänomenologie dieser Erfah-
rung, stellt für Schopenhauer eine «Perversität der Gesinnung»163 dar. 
Damit würden die Erscheinungen verabsolutiert und es würde der Versuch 
aufgegeben, zu deren Wesen, wie zum Wesen der Welt insgesamt, vorzu-
dringen. Das führt ihm zufolge in einen unreflektierten Alltagspessimismus. 
Davon grundlegend zu unterscheiden sei der auf einer metaphysischen 
Wesensschau basierende philosophische Pessimismus. Schopenhauer will 
das Tragische nicht nur in seinen Erscheinungsformen darstellen, sondern 
ihm auf den Grund gehen, d. h. aus der Grundstruktur der Wirklichkeit 
erklären.  

Dem Versuch, das Tragische willensmetaphysisch zu ergründen, folgt 
zunächst auch der junge Nietzsche. Dann aber wendet er sich davon ab 
und sieht das Tragische gerade darin, mit der Grund- und Sinnlosigkeit 
des Daseins zu leben, ohne diese Grund- und Sinnlosigkeit noch einmal 
metaphysisch begründen zu können. Nietzsche gilt als Philosoph des Tra-
gischen par excellence. Aus seiner Philosophie müsste also viel für das Ver-
ständnis des Tragischen zu gewinnen sein. Sehen wir zu! 

3.2.2 «Pessimismus der Stärke». Das Tragische bei Nietzsche 

Es geht mir im Folgenden nicht um Nietzsches Tragödientheorie, wie er 
sie vor allem in «Die Geburt der Tragödie» ausgearbeitet hat,164 sondern 

 
163 Schopenhauer: Parerga und Paralipomena II, § 109 (Werke 6, 214). 
164 «Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik» erschien 1872 und 

in einer zweiten Auflage 1874/1878. Eine Neuausgabe kam 1886 mit dem 
 



Das Tragische als Thema der Philosophie 99 

um seine Philosophie des Tragischen, um die Welt- und Lebensdeutung 
also. Diese ist allerdings schwer zu fassen, weil er sie nicht systematisch 
dargestellt hat. Er hat sie durch die verschiedenen Schaffensphasen hin-
durch verändert und selbst innerhalb dieser Phasen nicht in begrifflich 
scharfen Fassungen ausgearbeitet. Trotz aller Interpretationsprobleme ver-
suche ich, sie in ihren Grundzügen zusammenzufassen.  

In seinem Frühwerk ist Nietzsche noch stark von Schopenhauer beein-
flusst. Wie dieser, so geht auch er von der Vergänglichkeit und Leidhaf-
tigkeit allen Lebens aus, und wie dieser, so empfiehlt auch er zunächst, 
einen Zustand der inneren Ruhe anzustreben, um den Leiden zu entge-
hen.165 

Andeutungsweise schon im Frühwerk, nachdrücklich dann in seinen 
späteren Schriften rückt Nietzsche allerdings von der Konsequenz ab, die 
Schopenhauer aus seiner pessimistischen Sicht auf das Leben und die Welt 
zog. An der Diagnose von der Vergänglichkeit allen Seins und der Sinnlo-
sigkeit des Daseins hält er fest, doch sympathisiert er nun nicht mehr mit 
Schopenhauers Anleitung, die Strebungen des je eigenen Willens mög-
lichst still zu stellen. Vielmehr sieht er in der leidvollen Existenzverfassung 
ein Bewährungsfeld, in dem sich der Mensch zum Übermenschen empor-
kämpfen kann. Der Übermensch ist dabei nicht als ein machiavellischer 
Machtmensch vorgestellt, sondern als wahrer Philosoph, mehr noch: als 
Künstler, der schöpferische Potenziale freisetzt. Seine tiefere Weisheit ge-
winnt er nicht zuletzt aus dem Leiden. Das führt Nietzsche zu der Aussage:  

«Ihr wollt womöglich – und es giebt kein tolleres ‹womöglich› – das Leid 
abschaffen, und wir? es scheint gerade, wir wollten es lieber noch höher 
und schlimmer haben als je es war. […] Die Zucht des Leidens, des großen 

 
veränderten Titel «Die Geburt der Tragödie, Oder: Griechenthum und 
Pessimismus» heraus. Darin ersetzte Nietzsche das Vorwort an Wagner 
durch eine Selbstkritik an der ersten Ausgabe. 

 Ich zitiere Nietzsches Schriften im Folgenden aus: Sämtliche Werke, 
Kritische Studienausgabe (KSA), hg. von Giorgio Colli und Mazzino 
Montinari, München/New York 21988, verzichte auf die in Fachpubli-
kationen üblichen Siglen und nenne die vollen Titel der Werke. 

165 In der «Geburt der Tragödie» (§ 6) spricht er von der «stillen Meeresruhe 
der apollinischen Betrachtung» (KSA 1, 51) und beschreibt diese als ein 
«beglückte[s] Verharren in willenlosem Anschauen» (§ 22, KSA 1, 140). 



100 Die Erfahrung des Tragischen 

Leidens, wisst ihr nicht, daß nur diese Zucht alle Erhöhungen des Men-
schen bisher geschaffen hat?»166  

Das Leiden soll nicht zu einer Lebens- und Weltverneinung führen, son-
dern auf der Basis einer Lebensbejahung als Herausforderung angenom-
men werden. Die Einsicht in die Nichtigkeit des Daseins treibt nicht in 
die Resignation; sie soll vielmehr den Impuls zum Tätigwerden freisetzen. 
Das Tragische hat also zwei Pole: den der Negation (d. h. der negativen 
Sicht der Welt und des menschlichen Daseins)167 und den der Affirma-
tion. In der Entfaltung dieses Gedankens hat sich Nietzsche später als «den 
ersten tragischen Philosophen» – im «äußersten Gegensatz und Antipoden 
eines pessimistischen Philosophen»168 – verstanden.  

In den griechischen Tragödien, wie in der tragischen Kunst überhaupt 
kommt nach Nietzsche  kein weltanschaulicher Pessimismus zum Aus-
druck. «Der tragische Künstler ist kein Pessimist, – er sagt gerade Ja zu 
allem Fragwürdigen und Furchtbaren selbst, er ist dionysisch.»169 Mit dem 
Dionysischen (s. u.) verbindet sich also unmittelbar die Lebensbejahung: 
«Das Jasagen zum Leben selbst noch in seinen fremdesten und härtesten 
Problemen; der Wille zum Leben.»170. Der Lebenstrieb will ausgelebt, 
nicht verneint oder gar abgetötet werden. Die «Urlust am Dasein»171 soll 
lebensbestimmend werden. Die Wirkung jeder wahren Tragödie besteht 

 
166 Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, § 225 (KSA 5, 161, Hervorhebun-

gen F. N.). 
167 Man kann diese Sicht in der von Nietzsche wiedergegebenen Aussage des 

Silen (= Begleiter des Dionysos) zusammengefasst sehen, mit der dieser auf 
die Frage antwortet, was «für den Menschen das Allerbeste und Allervor-
züglichste sei»: «Das Allerbeste ist für dich gänzlich unerreichbar: nicht 
geboren zu sein, nicht zu sein, nichts zu sein. Das Zweitbeste aber ist für 
dich – bald zu sterben» (Nietzsche: Die Geburt der Tragödie, § 3 [KSA 1, 
35, Hervorhebung F. N.]).  

168 Nietzsche: Ecce homo: Die Geburt der Tragödie, § 3, (KSA 6, 312, Her-
vorhebung F. N.). 

169 Nietzsche: Götzen-Dämmerung: Die «Vernunft» in der Philosophie, § 6, 
(KSA 6, 79, Hervorhebungen F. N.). 

170 Nietzsche: Götzen-Dämmerung: Was ich den Alten verdanke, § 5 
(KSA 6, 160). 

171 Nietzsche: Die Geburt der Tragödie, § 17 (KSA 1, 109). 



Das Tragische als Thema der Philosophie 101 

nach Nietzsche im «metaphysischen Trost»172, das Leben sei trotz allem 
«unzerstörbar mächtig und lustvoll»173. 

Die Wirkung der Tragödie besteht nach Nietzsche zunächst im Über-
wältigtwerden von den Affekten, besonders im Erschrecken über Gewalt 
und Leiden. Doch gerade darin sei sie ein «tonicum»174, also ein vitalisie-
rendes Stärkungsmittel, das die Furcht vor dem Furchtbaren überwinden 
hilft. Als «Schutz und Heilmittel»175 führt sie vor Augen und hilft zu er-
tragen, dass die rationale Welterschließung und -gestaltung in Aporien ge-
rät. Die Tragödie ist ein Medium zur Steigerung der Lebenskraft. Sie zeigt, 
dass sich die allgegenwärtigen tragischen Konflikte nicht versöhnen und 
damit überwinden, sondern nur erleiden lassen, dass aber aus diesem Lei-
den eine Stärkung und ein Aktivierungsimpuls hervorgehen.176 Die Tra-
gödie hat nicht nur eine schonungslos enthüllende, sondern auch eine er-
hebende Funktion. Sie zeigt die Abgründigkeit des Daseins und hilft diese 
zu bewältigen, indem sie den Lebenstrieb und die daraus hervorgehende 
Lebenslust als Grund allen Daseins beschwört.  

Grundlegend für Nietzsches Philosophie des Tragischen ist die Unter-
scheidung zwischen zwei Quellen der griechischen Kunst, denen zwei An-
triebe der menschlichen Existenz und letztlich zwei (von den Göttern 
Apollon und Dionysos verkörperte) metaphysische Lebens- und kosmi-

 
172 Nietzsche: Die Geburt der Tragödie, § 8 (KSA 1, 59). 
173 Nietzsche: Die Geburt der Tragödie, § 7 (KSA 1, 56). Der metaphysische 

Trost besteht darin, «dass unter dem Wirbel der Erscheinungen das ewige 
Leben unzerstörbar weiterfliesst» (Nietzsche: Die Geburt der Tragödie, 
§ 18 (KSA 1, 115). 

174 Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887–1889, Frühjahr 1888 15[10] 
(KSA 13, 410). In: Unzeitgemäße Betrachtungen: Richard Wagner in 
Bayreuth, § 4 bezieht Nietzsche diesen Gedanken auf die Kunst im Allge-
meinen: «Damit der Bogen nicht breche, ist die Kunst da» (KSA 1, 453, 
Hervorhebung F. N.). 

175 Nietzsche: Die Geburt der Tragödie, § 15 (KSA 1, 101). 
176 «Die Tapferkeit und Freiheit des Gefühls vor einem mächtigen Feinde, 

vor einem erhabenen Ungemach, vor einem Problem, das Grauen erweckt – 
dieser siegreiche Zustand ist es, den der tragische Künstler auswählt, den 
er verherrlicht. Vor der Tragödie feiert das Kriegerische in unserer Seele 
seine Saturnalien» (Nietzsche: Götzen-Dämmerung: Streifzüge § 24, 
(KSA 6, 127f). 



102 Die Erfahrung des Tragischen 

sche Weltprinzipien entsprechen: das Apollinische und das Dionysi-
sche.177 Die beiden Streberichtungen sind im Urgrund allen Seins – dem 
voluntativen, in sich widerspruchsvollen, leiderzeugenden und vom Leid 
erlösen wollenden, lustvollen «Ur-Einen»178 – angelegt und bilden das 
Agens in den Prozessen der Natur und Kultur, sowie im menschlichen 
Daseinsvollzug. Besonders deutlich manifestieren sie sich in der Kunst,179 
vor allem in der Musik und in der daraus hervorgehenden Tragödie. 

Das Dionysische ist das Irrationale, Chaotische, Ekstatische, Maßlose, 
Rauschhafte, Lustvolle. Es ist ein naturhaft-vitaler Schöpfungsdrang, der 
kreative Energie und vitale Willenskraft freisetzt. Diese Kraft sprengt alle 
Formen und erzeugt Neues. Dies geschieht – wie bei Schopenhauer – un-
ter der Herrschaft des principium individuationis, das aus dem Allgemei-
nen das Besondere hervorbringt. Die Individuationen wenden sich gegen-
einander und erzeugen damit das Leid der Welt.  

Dem Urwillen steht aber eine Kraft gegenüber, die nach Form, Ord-
nung, Klarheit, Ruhe und dem rechten Maß strebt: das Apollinische. Die 
beiden Prinzipien – das Dionysische und das Apollinische – wirken in ei-
nem dissonanten «Bruderbunde»180 mit- und gegeneinander, ohne dass sie 
sich ineinander auflösen oder miteinander versöhnen ließen. Sie stehen in 
einer Wechselbeziehung zueinander: Das Dionysische hat das Apollinische 
hervorgebracht und das Apollinische verweist auf das Dionysische. Die 
Spannung zwischen ihnen macht die tragische Grundstruktur der Wirk-
lichkeit aus.  

In der Kunst, die Nietzsche als «das große Stimulans des Lebens, ein 
Rausch am Leben, ein Wille zum Leben»181 bezeichnet, und besonders in 
der Tragödie kommt dies zur Darstellung. Aus dem Dionysoskult hervor-
gegangen, sei die Tragödie in eine (ästhetische, apollinische) dichterische 

 
177 Das Dionysische entspricht dem «Willen» und das Apollinische der «Vor-

stellung» bei Schopenhauer. 
178 Nietzsche: Die Geburt der Tragödie, § 1 (KSA 1, 30, passim). 
179 Das Apollinische und das Dionysische sind für Nietzsche «künstlerische 

Mächte […], die aus der Natur selbst, ohne Vermittlung des menschlichen 
Künstlers hervorbrechen» (Nietzsche: Die Geburt der Tragödie, § 2 
[KSA 1, 30, Hervorhebung F. N.]). Er spricht sogar von «allgewaltigen 
Kunsttriebe[n]» in der Natur (§ 4, KSA 1, 38).  

180 Nietzsche: Die Geburt der Tragödie, § 24 (KSA 1, 150). 
181 Nietzsche: Nachlass: Frühjahr 1888, 15[10] (KSA 13, 409). 



Das Tragische als Thema der Philosophie 103 

Form gebracht worden. Das dionysische Moment ist nach Nietzsche aber 
das ursprüngliche. 

Während das Dionysische und das Apollinische in ihrem spannungs-
reichen Zusammenwirken die Kunst und besonders die Tragödie her-
vorgebracht haben, steht das Sokratische (d. h. die theoretische Welt-
betrachtung und die rationale Philosophie) dem Dionysischen ablehnend 
gegenüber. Das Sokratische will das Dionysische nicht nur – wie das 
Apollinische – zähmen, d. h. in eine Form bringen, sondern es über-
winden. Es ist antitragisch und hat nach Nietzsches Deutung schon bei 
Euripides zur Überwindung der antiken Tragödie geführt. Damit musste 
sich das Dionysische neue Ausdrucksformen suchen und es fand sie vor 
allem in der Musik. So wie die antike Tragödie «aus dem Geist der 
Musik» – im Chor des Dionysoskults – geboren war, so bringt sich das 
Tragische in Nietzsches Gegenwart in Richard Wagners Musik zu Gehör. 
Während die bildenden Künste Phänomene der Erscheinungswelt 
abbilden, kommt in der Musik der unbändige Wille zum Leben un-
mittelbar zum Ausdruck. Diese Auffassung hatte Nietzsche in seinem 
Frühwerk vertreten. Später rückte er jedoch von Wagner ab und sah in 
ihm einen Repräsentanten nihilistischer décadence.182 Damit einher-
gehend traten auch seine tragödientheoretischen Betrachtungen zurück; 
im Spätwerk spielen sie kaum noch eine Rolle. Er wendete sich nun stärker 
der Tragik des Lebens, dem «tragischen Mythos» (im Gegenüber zu den 
religiösen sowie den optimistischen Mythen der idealistischen Philosophie 
und der fortschrittsgläubigen Wissenschaft) und dessen Reflex in der 
«tragischen Gesinnung» zu. 

Nietzsche, erklärte sich selbst zum «letzten Jünger des Philosophen 
Dionysos»183. Zunächst hatte er im Dionysischen die Kraft gesehen, die 
das Individuelle nicht nur hervorbringt, sondern auch transzendiert, 
indem sie danach strebt, es im Rausch der Selbstvergessenheit in ein 
größeres Ganzes aufzulösen. Damit wirkt sie der Individuation als dem 
Grund des Übels entgegen; sie zerbricht das principium individuationis. 
Das kommt im Tod des tragischen Helden in der Tragödie zur Dar-
stellung. Je weiter sich Nietzsche dann in seiner späteren Philosophie aber 

 
182 Nietzsche: Nietzsche contra Wagner: Wie ich von Wagner loskam, § 1 

(KSA 6, 431f). 
183 Nietzsche: Götzen-Dämmerung: Was ich den Alten verdanke, § 4 

(KSA 6, 160). 



104 Die Erfahrung des Tragischen 

von der Beschäftigung mit der Kunstform der Tragödie abwendete, umso 
mehr gewann das menschliche Individuum an Bedeutung. Es avancierte 
zum «dionysischen» Kämpfer gegen das Elend des Menschseins und 
beerbte damit in gewisser Weise die Figur des tragischen Helden, der bei 
Nietzsche, selbst wenn er untergeht, über sich hinauswächst – oder 
umgekehrt: der im Über-sich-Hinauswachsen untergeht.184 Das ist ver-
bunden mit der von ihm propagierten Umwertung aller Werte, die auf 
Selbstlosigkeit zielen, zu Werten, die das Leben bejahen, die Sinnlichkeit 
wertschätzen und den Willen zur Macht verherrlichen.  

Doch auch und gerade hier gilt: Das Tragische ist – auch dort, wo es 
sich destruktiv manifestiert – letztlich produktiv und sinnstiftend. Diese 
Sinnstiftung muss aber vom Individuum selbst vorgenommen werden. 
Der Rückgriff auf einen Sinn, der «objektiv» auf dem Grund der Wirk-
lichkeit liegt und dort entdeckt werden müsste, oder der in Gottes Schöp-
fungs-, Heils- und Vollendungsabsicht begründet liegt, per Offenbarung 
mitgeteilt und im Glauben erfasst werden würde, ist verwehrt. An die 
Stelle eines solchen metaphysischen Trostes setzt Nietzsche die «Kunst des 
diesseitigen Trostes»185: Die Welt und das Leben sind im Grunde sinnlos, 
doch diese Sinnlosigkeit kann ausgehalten und mit Sinn gefüllt werden. 
Auf diese Weise kann das an sich sinnlose Leben bejaht und «das furcht-
bare Vernichtungstreiben der sogenannten Weltgeschichte, eben so wie 
[…] die Grausamkeit der Natur»186 in einem «Pessimismus der Stärke»187 
ertragen werden. Wo der Mensch diesem Sinnstiftungsauftrag in einer 
promethischen Existenz nachkommt, ist sein Leben gerechtfertigt.  

Die Kunst und insbesondere die Tragödie führen das vor Augen. Sie 
zeigen das Leben in seiner Abgründigkeit und aktivieren zugleich schöpfe-
rische Potenzen. Daraus soll eine Lebenshaltung werden: die tragische Ge-
sinnung. Diese wird von Nietzsche geradezu religiös zum Grund der Hoff-
nung überhöht: 1876 schreibt er:  

 
184 «Ich weiss keinen besseren Lebenszweck als am Grossen und Unmöglichen 

zu Grunde zu gehen» (Nietzsche: Nachlass: Sommer-Herbst 1873, 29[54] 
[KSA 7, 651]). 

185 Nietzsche: Die Geburt der Tragödie: Versuch einer Selbstkritik § 7 
(KSA 1, 22, Hervorhebung F. N.). 

186 Nietzsche: Die Geburt der Tragödie, § 7 (KSA 1, 56). 
187 Nietzsche: Die Geburt der Tragödie: Versuch einer Selbstkritik § 1 

(KSA 1, 12, Hervorhebung F. N.). 



Das Tragische als Thema der Philosophie 105 

«Der Einzelne soll zu etwas Ueberpersönlichem geweiht werden – das will 
die Tragödie; er soll die schreckliche Beängstigung, welche der Tod und 
die Zeit dem Individuum macht, verlernen: denn schon im kleinsten Au-
genblick, im kürzesten Atom seines Lebenslaufes kann ihm etwas Heiliges 
begegnen, das allen Kampf und alle Noth überschwenglich aufwiegt.»188  

Das führt zum Zusammenwachsen der Menschheit als Gemeinschaft 
derer, die einerseits der Sinnlosigkeit ohne Selbsttäuschung ins Auge 
schauen und andererseits aus der dionysischen Energie Kräfte mobili-
sieren, um sich dem Chaos und der Sinnlosigkeit entgegenzustellen. 
Daraus folgt für ihn:  

«Es gibt nur Eine Hoffnung und nur Eine Gewähr für die Zukunft des 
Menschlichen: sie liegt darin, daß die tragische Gesinnung nicht ab-
sterbe.»189 

Nietzsches kunstphilosophische Reflexionen zur antiken Tragödie zielen 
nicht darauf ab, das Tragische im Leben mit «sokratischer» Rationalität zu 
analysieren. Dieses wird als Grundstruktur des Seins vorausgesetzt, aber 
nicht in seinen Erscheinungsformen beschrieben und philosophisch 
durchdrungen. Es wird vielmehr in seiner Selbstereignung – vor allem in 
der Kunst – nachzuvollziehen gesucht. Gleichwohl ist die Deutung der 
Tragödie in den Rahmen eines philosophischen Gesamtentwurfs gestellt,190 
der in diesem Fall zunächst stark von der Rezeption des Schopenhauer-
schen Voluntarismus und der Musik Wagners bestimmt ist. Die attischen 
Tragödien bilden die Materialgrundlage dafür, werden aber auch in Dienst 
genommen, um die aus anderen Quellen gespeiste Weltanschauung zu 
demonstrieren. Als sich Nietzsche dann von Schopenhauer und Wagner 
emanzipiert, tritt auch die Beschäftigung mit der Kunstform der Tragödie 
zurück; das Tragische bleibt aber Thema seiner Philosophie. Doch auch 

 
188 Nietzsche: Unzeitgemäße Betrachtungen: Richard Wagner in Bayreuth, 

§ 4 (KSA 1, 453, Hervorhebung F. N.). 
189 Ebd. (Hervorhebung F. N.). 
190 In seinem «Versuch einer Selbstkritik» (§ 3) stellt Nietzsche rückblickend 

den von ihm unternommenen Versuch infrage, sich dem Tragischen und 
der Tragödie auf dem Wege der philosophischen Reflexion zu nähern: «Sie 
hätte singen sollen, diese ‹neue Seele› – und nicht reden! Wie schade, dass 
ich, was ich damals zu sagen hatte, es nicht als Dichter zu sagen wagte: ich 
hätte es vielleicht gekonnt!» (KSA 1, 15, Hervorhebung F. N.).  



106 Die Erfahrung des Tragischen 

dann dominiert der philosophische Rahmen einer tragischen Weltan-
schauung Nietzsches Auffassung des Tragischen. Mehr noch: «Nietzsche 
instrumentalisiert das Tragische, um seine eigene Philosophie auf den 
Punkt zu bringen.»191. Das macht diese Auffassung keineswegs irrelevant 
für eine Erhellung tragischer Erfahrungen, zeigt aber deren spezifisches 
Interesse sowie ihre Kontextualität und damit ihre Grenzen auf.  

Das Tragische ist nach Nietzsche in der Grundstruktur des Seins ange-
legt und deshalb unausweichlich. Es besteht darin, dass der vitale Urgrund 
des Daseins Leiden erzeugt und in Abgründe führt. Als solches ist es keine 
mögliche Erfahrung, sondern die alles bestimmende Wirklichkeit. Anders 
formuliert: Die Wirklichkeit ist tragisch. Doch als solche kann und soll sie 
bejaht werden. «Der tragische Mensch bejaht noch das herbste Leiden: er 
ist stark, voll, vergöttlichend genug dazu.»192  

Eine solche weltanschauliche Apotheose des Tragischen entwertet die 
individuellen tragischen Erfahrungen. Denn diese müssen – wie bei Scho-
penhauer – als der Normalfall des Daseins gelten. Ihnen eignet nichts 
Exzeptionelles, weil alles tragisch ist. Wenn aber alles tragisch ist, ist nichts 
mehr tragisch. Zudem muss man das Tragische nicht fürchten. Denn 
wenn man sich ihm nur stellt und dagegen kämpft, führt es zur Lebens-
steigerung. Damit ist ihm der Stachel gezogen.  

So kann und muss man sogar fragen, ob die von Schopenhauer vertre-
tene pessimistische und die von Nietzsche besonders in seinem Spätwerk 
dargestellte nihilistische Überzeugung, dass die Welt von Grund auf 
schlecht und das menschliche Dasein sinnlos ist, die Denkmöglichkeit des 
Tragischen nicht generell untergräbt. Max Scheler hat es im Konjunktiv 
auf den Punkt gebracht: «Eine ‹satanische› Welt höbe das Tragische so gut 
auf wie eine vollkommen göttliche.»193  

Auf welche Weise behandelt nun aber Scheler selbst das Tragische? Er 
will es als Phänomen erfassen und deutet es als Konflikt, der bei der Ver-

 
191 Andreas Urs Sommer: Das Tragische in Nietzsches Spätwerk, in: Hühn/ 

Schwab (Hg.): Die Philosophie des Tragischen (siehe Anm. 42), 559. 
192 Nietzsche: Nachlass: Frühjahr 1888, 14[89] (KSA 13, 266). 
193 Max Scheler: Zum Phänomen des Tragischen (1914), in: ders: Vom Um-

sturz der Werte. Abhandlungen und Aufsätze (Gesammelte Werke, hg. v. 
Maria Scheler, später hg. v. Manfred S. Frings), Bd. 3, Bern/München 
1955, Bonn 62007, 149–169, Zitat: 160. 



Das Tragische als Thema der Philosophie 107 

wirklichung von Werten entstehen kann. Gegenüber dem geistphilosophi-
schen Ansatz Hegels und dem voluntaristischen Schopenhauers und 
Nietzsches nimmt er damit eine axiologische Deutung vor.  

3.3 Das Phänomen des Tragischen zwischen Sein und 
Bewusstsein 

3.3.1 Das Tragische als Wertkonflikt (Scheler) 

Das Tragische besteht nach Scheler nicht in der Selbstentzweiung des ei-
nen Urgrundes der Wirklichkeit, sondern in einem «Widerstreit, der unter 
den Trägern hoher positiver Werte […] selbst erwacht»194, wobei einer der 
Träger zugrunde geht. Der Konflikt entbrennt nicht unmittelbar zwischen 
unterschiedlichen Werten (des Guten, Gerechten, Schönen usw.), sondern 
zwischen verschiedenen «Trägern» der Werte. Es können dies Dinge, Er-
eignisse, Personen aber auch Eigenschaften, Kräfte usw. sein.  

Die konfligierenden Werteträger können allerdings auch in einem 
Ding, in einem Ereignis oder in einer Person zusammenfallen. In diesem 
zugespitzten Fall kommt es zur Vernichtung von etwas Wertvollem an die-
sem Ding z. B. seiner nützlichen Funktion), diesem Ereignis (z. B. seiner 
friedenstiftenden Kraft) oder dieser Person (z. B. einer ihrer Pläne) – bis 
hin zur Zerstörung des Dinges, des Ereignisinhalts und der Person selbst. 
Es kann auch sein, dass sich in einem Wertträger ein und derselbe Wert 
zugleich konstruktiv und destruktiv auswirkt.  

«Im ausgesprochensten Sinne tragisch ist es daher, wenn ein und dieselbe 
Kraft, die ein Ding zur Realisierung eines hohen positiven Wertes (seiner 
selbst oder eines anderen Dinges) gelangen läßt, auch in diesem Wirken 
selbst die Ursache für die Vernichtung ebendieses Dinges als Werteträgers 
wird.»195  

In seiner Realisierung vernichtet sich der Wert selbst. Folgende Beispiel-
fälle führt Scheler an: Derselbe Mut, mit dem jemand eine Großtat voll-
bringt, setzt ihn auch einer leicht vermeidbaren Lebensgefahr aus, die ihn 
zugrunde richtet. Die noble Gesinnung eines Menschen lässt ihn an 

 
194 A. a. O., 155, ähnlich: 158. 
195 A. a. O., 158. 



108 Die Erfahrung des Tragischen 

Banalitäten des Lebens scheitern. Die besten Charakterzüge einer Person 
beschwören eine Katastrophe herauf. 

Tragische Konstellationen ergeben sich aber nicht nur in der Sphäre 
des menschlichen Existenzvollzugs, sondern auch in der Dingwelt, in der 
ebenfalls Werte geschaffen bzw. verwirklicht und vernichtet werden: Sie 
sind «kein spezifisch Menschliches oder auf Willenstat Beschränktes […], 
sondern ein universales Phänomen»196. Als Beispiel nennt er eine Bilder-
galerie, die durch ein Feuer zerstört wurde; die Ursache dafür war ein De-
fekt in einer Heizung, die zur Erhaltung eben dieser Bilder gemacht 
war.197 Die tragische Konstellation besteht dabei in einer Einrichtung (der 
Heizung), die einem Gegenstand (den Bildern) von Nutzen sein soll, dabei 
aber genau diesem Gegenstand Schaden zufügt.  

Eine Kausalreihe, die den Wert schöpferisch zur Entfaltung bringt, 
trifft auf eine andere, die seinen Träger zerstört. In beiden wirkt die gleiche 
causa. Das nennt Scheler den «tragischen Knoten». Die Eigendynamik des 
Geschehens setzt sich dabei mit «höherer», d. h. mit einer allem menschli-
chen Handeln gegenüber übermächtigen Notwendigkeit über das Wert-
volle des Wertes hinweg und unterminiert dessen Selbstentfaltung auf das 
in ihm enthaltene und von ihm intendierte Ideal hin. Die Tragik liegt also 
darin, dass sich die Vernichtung des Wertvollen in seinen Trägern nicht 
abwenden lässt, auch mit heroischem Kampf nicht. Es liegt weiter darin, 
dass nicht vorhersehbar ist, ob, wann und wie der Umschlag in die Ver-
nichtung des Werteträgers erfolgt. Diese «Peripethie» scheint zufällig zu 
erfolgen. Der Mensch ist dieser Dynamik ausgeliefert. Er kann sich nicht 
auf die Realisierung des Wertvollen verlassen und sieht sich vor die Frage 
gestellt, ob es überhaupt eine Wertordnung gibt. Es war dies die Frage, die 
der späte Nietzsche aufgeworfen hat. Er postulierte, dass jede Wertsetzung 
nur als perspektivische Wahrnehmung und Präferenz möglich sei. Eine 
unbedingte, letztgültige Wertbegründung im Rückgriff auf eine transzen-
dente Wertordnung kann es demnach nicht geben. 

Dagegen wendet sich die Wertmetaphysik Schelers. Sie geht davon aus, 
dass es ein «objektives», also von menschlichen Wertsetzungen unabhän-
giges Reich der Werte gibt. Die Werte sind an sich wertvoll; ob sie für 

 
196 A. a. O., 169. 
197 A. a. O., 159. 



Das Tragische als Thema der Philosophie 109 

wertvoll gehalten und gerechtfertigt werden, ist nicht entscheidend für ih-
ren Wert. Im transzendenten «Makrokosmos der sittlichen Werte»198 sind 
die Werte hierarchisch angeordnet. Es gibt höhere und niedrigere Werte. 
Die Erkenntnis des Werthaften und seiner Stellung in der Hierarchie be-
ruht auf einer wissenschaftlich fundierten intuitiven (Wesens-)Schau der 
Werte. Als Qualitäten sui generis werden die Werte durch intuitive Wert-
empfindungen entdeckt (Scheler spricht auch vom «Fühlen») und ins Wis-
sen gehoben. Dieses Wissen formiert sich zu einer «absoluten Ethik»199. 

Den Werten an sich eignet keine Ambivalenz; bei ihrer Realisierung 
bzw. Objektivierung in individuellen Trägern und in den kausalen Ge-
schehensabläufen, in denen diese Träger stehen, kann es aber zu Konflik-
ten kommen. Das Tragische kann dabei aus dem Widerstreit verschiedener 
Werte innerhalb der ideellen Werthierarchie (wenn ein Wert einen gleich 
hohen Wert oder wenn ein niedrigerer einen höheren Wert vernichtet), 
aber auch aus einem einzigen Wert hervorgehen.  

Den Werten inhärent ist die Forderung, dass sie verwirklicht werden. 
Sie sind erstrebenswert und wollen erstrebt werden. Schelers Wertmeta-
physik unterscheidet also zwischen dem ideellen Wesen und der empiri-
schen Verwirklichung der Werte. So liegt auch bei ihm eine idealistische 
Grundstruktur vor. Diese zeigt sich auch in der Weise, wie Scheler das 
Tragische den Erscheinungsformen des Tragischen in den von ihm ge-
nannten Beispielfällen zuordnet:  

«Die Beispiele sind uns nicht Tatsachen, an denen das Tragische wie eine 
Eigenschaft klebt, sondern nur etwas, was die konstitutiven Erscheinungs-
bedingungen des Tragischen enthalten wird; was uns Anlaß gibt, sie auf-
zufinden und in ihnen das Tragische selbst zu schauen.»200  

Das Tragische liegt in der «Weltbeschaffenheit»201 hinter den Beispielfäl-
len und kommt an und in ihnen wie durch Transparenzfolien zum Vor-
schein. Indem es sich in ihnen manifestiert, hat es dann auch in ihnen 
selbst seinen Sitz. Es ist dieses «Wesen» des Tragischen, das Scheler inte-
ressiert. Nicht die Ereignungsformen des Tragischen sind für ihn Tatsa-
chen, sondern das Tragische selbst, das sich ereignet, ist die Tatsache. 

 
198 A. a. O., 165. 
199 Max Scheler: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik 

(Gesammelte Werke, Bd. 2), Bonn u. a. 1954, Bonn 82009. 
200 Scheler: Zum Phänomen des Tragischen (siehe Anm. 193), 152. 
201 A. a. O., 156. 



110 Die Erfahrung des Tragischen 

Diese will Scheler zum einen von den psychischen Erlebensformen und 
zum anderen vom Überbau der philosophischen Deutungen unterschei-
den. Doch ist die phänomenologische Bestimmung der «Tatsache» des 
Tragischen abhängig von seiner Wertphilosophie bzw. Wertmetaphysik. 
So zielt auch sein Deuteansatz auf den Aufweis von metaphysischen Grün-
den des Tragischen. 

Das Tragische entsteht dort, wo die metaphysische Wertordnung in 
weltlichen Geschehensabläufen gebrochen wird, wo es also zu einer Diver-
genz von Idealität und Realität, d. h. von idealem Gehalt und Verwirkli-
chung der Werte kommt. Würde die ideale Wertordnung ungebrochen 
realisiert, so gäbe es das Tragische ebenso wenig, als wenn die Welt von 
Grund auf wertlos wäre. Das Tragische hat seinen Ort zwischen diesen 
beiden Extremen. 

Dabei spielt menschliche Schuld eine untergeordnete Rolle. Scheler 
spricht von der «Unlokalisierbarkeit der ‹Verschuldung›».202 «Der tragische 
Held […] verschuldet nicht seine Schuld, sondern er ‹verfällt› ihr.»203 Weil 
diese Schuld metamoralisch ist, verstummt vor ihr «alle mögliche morali-
sche und rechtliche Beurteilung»204. Tragische Konflikte lassen sich 
moralisch und rechtlich nicht verstehen, geschweige denn bearbeiten. Sie 
ergeben sich in und aus komplexen Situations- und Handlungszusammen-
hängen unter Mitwirkung der Handlungssubjekte, deren Werterkenntnis 
begrenzt ist.205 Darin sind sie unentrinnbar.  

Hier knüpft Schelers Auffassung des Tragischen an die Schellings an. 
Schelling hatte im Paradox der schuldlosen Schuld ein zentrales Charak-
teristikum des Tragischen gesehen.206 Ein weiteres Charakteristikum war 
für ihn und ist auch für Scheler die Unvermeidbarkeit, Unentrinnbarkeit 
des tragischen Geschehens. Wenn dieses aber mit einer in der «Weltbe-
schaffenheit» angelegten Notwendigkeit geschieht, trifft den Menschen, 

 
202 A. a. O., 163 (Hervorhebung M. S.). 
203 A. a. O., 168 (Hervorhebungen M. S.). 
204 A. a. O., 164. 
205 «Die moralische oder die ‹verschuldete Schuld› ist gegründet im Wahlakt; 

die tragische oder ‹unverschuldete Schuld› schon in der Wahlsphäre!» 
(a. a. O., 168, Hervorhebungen M. S.)  

206 «Dies ist das höchste denkbare Unglück, ohne wahre Schuld durch Ver-
hängnis schuldig zu werden.» (Schelling: Philosophie der Kunst [siehe 
Anm. 112], 372 [SW I/5, 695]). 



Das Tragische als Thema der Philosophie 111 

der daran handelnd beteiligt und davon betroffen ist, letztlich keine per-
sönliche Schuld. Insofern stehen die beiden Charakteristika in enger Be-
ziehung zueinander. Umgekehrt gilt: Wenn sich der unheilvolle Gesche-
hensablauf eindeutig auf menschliche Verursachung zurückführen und 
damit als moralische Schuld zurechnen lässt, oder wenn sich dieser Ablauf 
hätte vermeiden lassen, kann nicht von Tragik gesprochen werden. Im ers-
ten Fall handelt es sich dann um ein Vergehen, im zweiten um einen trau-
rigen Zufall. 

Interessant ist in dieser Hinsicht seine Interpretation der Erzählung von 
Ikaros, der, um Minos von Kreta zu entfliehen, der Sonne entgegen fliegt, 
wobei das Wachs, das die Federn seiner Flügel zusammenhält, schmilzt 
und er abstürzt.207 In der Antike wurde diese Erzählung als Schuldge-
schichte gedeutet: Ikarus war selbst an seinem Absturz schuld, weil er die 
Warnungen seines Vaters ignoriert hatte. Bei Scheler hingegen geht es 
nicht um Schuld, sondern um den Wert des Wachses als Klebemittel, das 
die Flucht ermöglicht, zugleich aber unter der Sonneneinstrahlung zum 
Unglück führt.208 Es ist also die Verbindung einer wertvollen Qualität, 
die sich in einer Trägersubstanz (dem Wachs) manifestiert, mit einem Ge-
schehensablauf bzw. einer Kausalkette (dem Flug in die Nähe der Sonne), 
die das tragische Geschehen ausmacht.  

Das heißt nicht, dass es keine persönliche Schuld an dem tragischen Un-
heilsgeschehen gäbe. Bei Ikaros ließe sich diese noch aufweisen. In vielen 
anderen Fällen aber ist sie nicht einfach identifizier- und zurechenbar, zum 
einen, weil sie auch in der Teilhabe an einem überindividuellen Schuldzu-
sammenhang bestehen kann, zum anderen, weil die Erkenntnis des Erstre-
benswerten bei den Menschen unterschiedlich ausgeprägt ist. Wer einen 
(höheren) Wert nicht als solchen erkennt, wird ihn auch nicht anstreben, 
sodass dieser sich nicht verwirklichen kann oder sogar der Vernichtung 
ausgesetzt wird.  

Das tragische Heldentum kann auch darin bestehen, dass der Han-
delnde einen höheren Wert anstrebt, der aber von seinem gesellschaftli-
chen Umfeld nicht oder noch nicht als solcher erkannt und akzeptiert ist. 
Als einsamer Kämpfer scheitert er und wird schuldig gesprochen. Erst 

 
207 Ovid, Metamorphosen 8, 183–235. 
208 Scheler: Zum Phänomen des Tragischen, 159. 



112 Die Erfahrung des Tragischen 

dann, wenn diese Erkenntnis und Anerkennung erfolgt, erscheint er ret-
rospektiv als sittlicher Avantgardist und wird zum Helden gekürt. Die 
Wertordnung ruht zwar absolut in sich, die faktische Werterkenntnis aber 
und die Werturteile sind immer auch kontextrelativ. Es besteht eine Dif-
ferenz zwischen der absoluten Wertordnung und dem jeweils gültigen 
Moralkodex. 

Daraus folgt: Weder die Moral noch die Ontologie führen zum Ver-
ständnis des Tragischen. Dieses entsteht nicht an «verkehrten» Willensbil-
dungen und Handlungsorientierungen und auch nicht an einer Entzwei-
ung des Seinsgrundes. Es ist nicht metaphysisch, sondern geschichtlich zu 
erfassen als pervertierte Wertverwirklichung. 

Scheler setzt seine Diagnose des Tragischen in Beziehung zum Erleben 
Jesu im Garten Gethsemane. 

«Hier erscheint gleichsam das Gesamtschicksal der Welt wie komprimiert 
im Erleben eines Menschen, als stünde er in diesem Momente allein in der 
‹Mitte›, im Zentrum aller Kräfte, die das Universum bewegen. Er erlebt, 
wie sich ganze Epochen der Geschichte in ihm entscheiden, ohne daß ein 
Anderer darum weiß; wie Alles in seiner Hand als des ‹Einen› liegt.»209  

Die Mitte ist der Ort tiefster Einsamkeit. Niemand erkennt und anerkennt 
die Bedeutung dieser Person und ihrer Mission. Ganz allein steht Jesus vor 
Gott und ringt mit dem Konflikt, der zwischen seinem Verlangen, dem 
Leidensweg zu entgehen, und dem Erlösungswillen Gottes besteht, dem er 
sich willentlich fügt. Darin kann man eine Analogie zur Struktur der grie-
chischen Tragödien sehen, die den tragischen Konflikt als einen zwischen 
dem Handeln des Protagonisten und der höheren Gerechtigkeit bzw. dem 
Schicksal inszenieren. Scheler stellt diese Analogie allerdings nicht her, 
sondern bezieht sich auf Jesus als Exempel eines bestimmten Typus des 
Tragischen, bei dem der «sittliche[] Genius»210 mit seiner Botschaft eine 
neue Epoche der Menschheitsgeschichte einläutet, dabei aber unentdeckt 
und unverstanden bleibt. 

Auch den Tod Jesu deutet Scheler als tragisches Ereignis. Dieses hat 
seinen Grund nicht in der moralischen Schuld einzelner Handlungssub-
jekte wie Pontius Pilatus oder Judas oder dem kollektiven Fehlverhalten 
der Juden, sondern in der Beziehung Gottes zur Gemeinheit der Welt, die 

 
209 A. a. O., 168 (Hervorhebung M. S.). 
210 A. a. O., 167f. 



Das Tragische als Thema der Philosophie 113 

der Reinheit Gottes widersteht. Hier sind die Kennzeichen des Tragischen 
gegeben: schuldlose Schuld und Unvermeidlichkeit des Geschehens nach 
einer höheren Notwendigkeit. «Jesu Tod ist nur tragisch, wenn er – überall 
und immer – und bei beliebig hoher ‹Pflichttreue› der Beteiligten einge-
treten wäre.»211 

Ziehen wir Bilanz: Schelers Deutung führt sehr viel näher an die Er-
scheinungsweisen des Tragischen im gelebten Leben heran, als es die bis-
her vorgestellten idealistischen und nachidealistischen Deutungen ver-
mochten. Schon der Titel seines Aufsatzes – «Zum Phänomen des 
Tragischen» – zeigt das an. Die Tragödien bilden in Schelers Entwurf 
nicht mehr die Grundlage für die Erkenntnis des Tragischen, sondern die-
nen zur Illustration für seine philosophischen Reflexionen zu diesem 
Thema. Das Tragische muss ihm zufolge aus der Geschichte, d. h. aus dem 
Geschehen der Welt und aus den Bewegungen des menschlichen Daseins 
erkannt werden. Es ist nicht «künstlich» durch die Tragödien hervorge-
bracht, sondern wesenhaft im Universum, in der Beschaffenheit der Welt, 
angelegt. In einzelnen Ereignissen erscheint es. Daraus ergibt sich eine be-
deutsame Erweiterung des Phänomenbereichs. Dieser Bereich erstreckt 
sich auch über das menschliche Handeln und Ergehen hinaus auf die 
Dingwelt. Auch dort kann es tragische Geschehensabläufe geben, an 
denen menschliches Handeln bestenfalls indirekt mitwirkt.  

Das wird auch in meiner eigenen Beschreibung des Tragischen eine 
wichtige Rolle spielen. Darin werde ich Schelers Wertphilosophie aller-
dings hinter mir lassen. Zu fragwürdig erscheint die Annahme eines ob-
jektiv gegebenen Reiches der Werte. Es gibt über den kulturrelativen und 
zeitbedingten Wertsetzungen keinen archimedischen Standpunkt, von 
dem aus sich absolute Werte erkennen ließen. Auch der Verlust der Bilder 
in Schelers Beispiel von der zerstörten Bildergalerie (s. o.) ist ein Verlust 
für die Menschen, für die diese Bilder wertvoll sind. Für sie ist dieses Ereig-
nis tragisch. 

Auch über Schelers Phänomenologie werde ich hinausgehen. Nicht nur 
die Vernichtung eines Wertträgers durch den von ihm getragenen Wert, 
sondern beispielsweise auch ein mit hohem Aufwand betriebenes, aber ver-
gebliches Bemühen kann als tragisch erfahren werden. Oder eine Situa-

 
211 A. a. O., 164. 



114 Die Erfahrung des Tragischen 

tion, in der dem Handelnden nur «wertlose» Handlungsoptionen zur Ver-
fügung stehen, er also das geringere Übel wählen muss, was evtl. alles nur 
noch schlimmer macht.  

Ein weiterer Differenzpunkt ist die Frage nach der Sinnhaftigkeit des 
Tragischen. Wenn man wie Scheler davon ausgeht, dass die Vernichtung 
hoher positiver Werte in ihren Trägern durch Werte geschieht, die ihrer-
seits ebenso positiv sind, dann kann das Tragische nicht sinnlos sein. Die-
ser Auffassung vermag ich mich nicht anzuschließen. Nach meiner Deu-
tung ist das Tragische sinnlos. Das schließt nicht aus, dass ihm 
nachträglich ein Sinn zuwachsen kann. (→ 6.) 

3.3.2 Das «tragische Wissen» (Jaspers) 

Karl Jaspers stemmt sich gegen einen spekulativen philosophischen 
Tragismus, der das Tragische in einem metaphysischen Grund des Seins 
verortet und aus einem Letztprinzip ableiten will. Er weist den Anspruch 
zurück, ein «Totalwissen vom Sein»212 zu erlangen. Dabei dürfte er vor 
allem die universal-tragischen Weltanschauungen Schopenhauers und 
Nietzsches vor Augen gehabt haben. Der Deutung, dass das Tragische in 
der ursprünglichen Gespaltenheit bzw. in der Selbstzerspaltung dieses 
Grundes bei seiner Realisierung besteht, hält er entgegen: «Das Tragische 
ist nicht in der Transzendenz, nicht im Grund des Seins, sondern in der 
Erscheinung der Zeit.»213  

Das Tragische ist ein Phänomen der Welt bzw. der Geschichte, darf 
aber nicht als deren Fundament verstanden und damit verabsolutiert wer-
den. Es ist in der Welt; das heißt aber nicht, dass die Welt an sich und das 
Wesen des Menschseins tragisch wäre. Es hat auch nach Jaspers einen 

 
212 Karl Jaspers: Vollendung der Wahrheit in ursprünglichen Anschauungen, 

in: ders.: Von der Wahrheit, München 1947, 915–960. Diese Schrift wird 
als Band I/9 in der Karl Jaspers Gesamtausgabe erscheinen. Das Kapitel 
zum Tragischen wurde abgedruckt, in: Sander (Hg.): Tragik und Tragödie 
(siehe Anm. 116), 1–57, und unter dem Titel «Über das Tragische», in: 
Karl Jaspers: Was ist Philosophie? Ein Lesebuch, München 1980, 340–
388, sowie, in: Karl Jaspers: Die Sprache / Über das Tragische, Mün-
chen/Zürich 1990, 85–143. Auf die zuletzt genannte Ausgabe beziehe ich 
mich hier und im Folgenden. Zitat: 142. 

213 Jaspers: Über das Tragische (siehe Anm. 212), 143.  



Das Tragische als Thema der Philosophie 115 

«metaphysischen Grund»214. Doch ist dieser Grund als Bedingung der 
Möglichkeit des Tragischen zu verstehen. Dieses liegt nicht im Sein selbst, 
sondern tritt in der Erscheinung bzw. Ereignung des Seins im Dasein 
hervor: als Zerspaltenheit der Wahrheit, als Kollision berechtigter 
Rechtsansprüche, als Konflikt zwischen Gütern und sittlichen Geboten. 
Das Scheitern, das aus dem Gelingen erwächst, das von der Wahrheit 
hervorgebrachte Verderben, das aus dem Guten resultierende Übel – das 
ist nach Jaspers das eigentlich Tragische. 

Jaspers unterscheidet drei Ebenen: die tragische Wirklichkeit, das «tra-
gische Wissen»215, in dem diese Wirklichkeit zu Bewusstsein kommt, und 
die philosophische Reflexion des Tragischen.216 Seine Deutung bezieht 
sich vor allem auf die zweite der drei Ebenen. Die tragische Wirklichkeit 
ist nicht in unmittelbarem, spekulativem Zugriff zu erfassen, sondern nur 
so, wie sie sich zeigt bzw. offenbart; so also, wie sie in Erscheinung tritt und 
sich dem tragischen Wissen erschließt. Die vorrangige Erkenntnisgrund-
lage dafür sind die Tragödien. Anders als Scheler geht Karl Jaspers wieder 
von dieser Kunstform aus, um das Tragische zu beschreiben. Die Tragö-
diendichter haben ihm zufolge den Sinn für das Erscheinen der tragischen 
Wirklichkeit und bringen diese in dichterischer Form zur Sprache. Sie las-
sen die tragischen Helden die tragische Wirklichkeit vollziehen und das 
tragische Wissen artikulieren. Daher hat das Bemühen um eine Phäno-
menologie des Tragischen bei den Tragödien anzusetzen. Besonders dafür 
geeignet erscheinen Jaspers die «großen» bzw. «echten» Tragödien, das 
heißt für ihn: die griechischen und die Shakespeareschen.  

Dieser Auswahl liegt eine normative Vorstellung davon zugrunde, was 
eine «große» Tragödie ist, und diese Vorstellung arbeitet Jaspers dann wie-
derum aus den Tragödien heraus. So stoßen wir auch hier wieder auf ein 
Beispiel für den hermeneutischen Zirkel zwischen einem (Vor-)Begriff des 
Tragischen und dessen Substantiierung in den Tragödien. Die Erkenntnis 
des Tragischen, die induktiv aus den Tragödien gewonnen werden soll, ist 
schon im Begriff des Tragischen angelegt, aus dem dann deduziert wird, 
was als «große» Tragödie gelten kann. 

 
214 A. a. O., 123. 
215 A. a. O., 89–101. 
216 A. a. O., 139. 



116 Die Erfahrung des Tragischen 

Aus der Fokussierung auf die Tragödien ergibt sich ein «heroisches» 
Verständnis des Tragischen, das auf den kämpfenden und leidenden Hel-
den bezogen ist. Gegenstand des «tragischen Wissens» können also – an-
ders als bei Scheler – keine Ereignisse sein, die sich aus den Eigendynami-
ken von naturhaften und geschichtlichen Prozessen ohne signifikanten 
Beitrag handelnder Menschen ergeben. Und auch im Bereich des mensch-
lichen Handelns weist das «tragische Wissen» nur ganz spezifische Formen 
der Unheilserfahrung und vor allem der Unheilsbewältigung als «tragisch» 
aus, die aus der Banalität des Alltags herausragen. 

«Das Tragische erscheint im Kampf, im Sieg und Unterliegen, in der 
Schuld. Es ist die Größe des Menschen im Scheitern. Es offenbart sich im 
unbedingten Willen zur Wahrheit als die tiefste Unstimmigkeit des Seien-
den.»217  

Die in diesem Zitat genannten Punkte sind nach Jaspers Wesensmerkmale 
des tragischen Wissens, wie es die «echten» Tragödien tiefgründig zu er-
kennen geben. Keines dieser Wesensmerkmale erschöpft jedoch die Qua-
lität des Tragischen. Noch nicht einmal alle zusammen geben eine hinrei-
chende Interpretation. Es gibt keine hinreichende Interpretation. Denn es 
geht hier gerade um die «Unendlichkeit eines Unfasslichen»218. Ich skiz-
ziere die fünf Punkte: 

(a) Kampf: Das Tragische entzündet sich an einer Spaltung, die zu einer 
Kollision des Gespaltenen führt, die wiederum als Kampf ausgetragen 
wird. Es kann dies ein Kampf des Menschen mit sich selbst sein oder ein 
Kampf zwischen Menschen. Vordergründig treffen dabei gegensätzliche 
Daseinsinteressen, Pflichten, Charaktereigenschaften und Antriebe aufei-
nander. Doch wird dabei nur eine Spaltung ausgetragen, die auf einer tie-
feren Ebene liegt:  

• Es kann sich um den Kampf des Einzelnen gegen ein Allgemeines, 
d. h. gegen Gesetze, Normen, Notwendigkeiten, politische Mächte 
und gesellschaftliche Strukturen handeln. Tragisch ist dieser Kampf 
dann und nur dann, wenn das Anliegen des einzelnen gerechtfertigt 
ist.  

• Es können aber auch konträre geschichtliche Daseinsprinzipien auf-
einandertreffen, also Leitvorstellungen für die Lebensgestaltung, die 

 
217 A. a. O., 101. 
218 A. a. O., 104. 



Das Tragische als Thema der Philosophie 117 

Gesellschaftsordnung und die Politik, Weltbilder, Paradigmen der 
Wirklichkeitsdeutung. Der tragische Konflikt ereignet sich dann an 
einer Zeitenwende. Der Repräsentant der neuen Zeit scheitert an 
den Gegebenheiten der alten.  

• Der in den Tragödien dargestellte Kampf kann sich aber auch zwi-
schen einem Menschen und den Göttern oder Dämonen oder als 
Streit zwischen den Göttern ereignen. Im ersten Fall besteht das 
Tragische im Aufbäumen gegen diese Mächte, im zweiten Fall 
darin, zum Medium dieser Mächte und damit zum Opfer ihres 
Konflikts zu werden.  

(b) Sieg und Unterliegen: Das tragische Wissen kennt den Sieg im Schei-
tern und das Unterliegen im ephemeren Sieg. Der Einzelne unterliegt in 
seinem Kampf gegen das Allgemeine und ist als Opfer doch der eigentliche 
Sieger. So scheitern eigentlich beide aneinander, verhelfen damit aber ei-
ner neuen geschichtlichen Ordnung zum Durchbruch. 

(c) Schuld: Jaspers unterscheidet zwischen Tatschuld und Daseins-
schuld.  

• Im ersten Fall führt eine schuldhafte Handlung zur tragischen Ver-
strickung und zum Untergang des Handelnden. Die Schuld kann 
sich dabei aus einer bösen Absicht oder einem Mangel an Wissen 
ergeben. Sie kann aber auch – und das ist der eigentlich tragische 
Fall – aus dem Streben nach dem sittlich Geforderten, dem Rechten 
und dem Wahren erwachsen. Dann handelt es sich um eine unent-
rinnbare schuldlose Schuld.  

• Im zweiten Fall ist die Schuld eine metamoralische, die im Dasein 
des Menschen selbst angelegt ist und damit eine allgemeine 
Menschheitsschuld darstellt. Durch den bloßen menschlichen Da-
seinsvollzug wird das Dasein anderer eingeschränkt. Die Schuld 
kann auch in der Herkunft eines Menschen gründen, die ihn in eine 
Verantwortungsgemeinschaft stellt. Ohne persönliche Schuld auf 
sich geladen zu haben, ist von ihm gefordert, das schuldhafte Erbe 
seiner Vorfahren mitzutragen. Schließlich kann die Schuld auch aus 
charakterlichen Dispositionen oder auch umgekehrt aus der Abwei-
chung von solchen Dispositionen erwachsen. Auf die eine oder an-
dere Weise ist die tragische Schuld in diesen Fällen «schicksalhaft» 
gegeben. 



118 Die Erfahrung des Tragischen 

(d) Größe des Menschen im Scheitern: Die Größe besteht darin, dass der 
Mensch in der Tragödie «die menschlichen Möglichkeiten bis zum Äu-
ßersten treibt und an ihnen selber wissend zugrunde gehen kann»219. Das 
kann im Guten wie im Bösen, mit trotzigem Widerstandswillen, wie auch 
im liebenden Ertragen geschehen. Der betroffene Mensch steht in einer 
Grenzsituation und meistert diese mit letzter Konsequenz bis hin zur 
Selbstvernichtung. 

(e) Die Wahrheitsfrage: Die griechischen Tragödien unterscheiden sich 
von den Mythen, aus denen sie hervorgegangen sind und mit deren 
Material sie arbeiten, dadurch, dass sie die Wahrheitsfrage aufwerfen. Sie 
veranschaulichen nicht nur die Grundunstimmigkeiten der Wirklichkeit, 
sondern stellen Was- und Warum-Fragen: Warum scheitern Menschen 
mit besten Absichten? Was sind die lebensbestimmenden Mächte und 
Ordnungen? Was geschieht, wenn Menschen in Konflikt mit diesen 
Mächten und Ordnungen geraten? usw. Auf diese Weise versuchen die 
Tragödien, das Unergründliche dichterisch zu ergründen und damit nach 
dem Eigentlichen hinter dem Vordergründigen und Schleierhaften zu 
fragen. Die Philosophie konnte an diese anschaulich gemachten Fragen 
anknüpfen und sie rationalisieren.  

Das Tragische besteht in dieser Hinsicht in der Gespaltenheit des 
Wahrseins. Zwei Wahrheiten stehen gegeneinander. Das provoziert die 
Frage nach dem eigentlich Wahren und die Anschlussfrage, warum sich 
das Wahre nicht eindeutig als solches zu erkennen gibt und sich durch-
setzt, sondern schleierhaft bleiben und scheitern kann. Warum führt die 
Wahrheit nicht zum wahren Leben? Der tragische Held selbst stellt diese 
Frage – wie Ödipus oder Hamlet – und findet keine Antwort. Sie bleibt 
offen. Es gibt keine Lösung. Die Tragödie führt an die Grenzen des Wahr-
heitswissens.  

Die genannten fünf Kennzeichen des Tragischen stellen nach Jaspers 
Entfaltungen des tragischen Wissens auf seine Inhalte bzw. Gegenstände 
hin dar. Sie beschreiben, wie das tragische Sein und Geschehen dem Tra-
gödiendichter erscheint, wie es von ihm im tragischen Wissen erfasst und 
dichterisch zur Darstellung gebracht wird. Der Dichter personifiziert das 
tragische Wissen in der Figur des tragischen Helden. Dieser erfährt nicht 

 
219 A. a. O., 109. 



Das Tragische als Thema der Philosophie 119 

nur das tragische Geschehen, er weiß um die Tragik. Auf diese Weise ge-
ben die Tragödien Einblick in die Gehalte des Tragischen, die auch in der 
Erfahrungswelt außerhalb dieser Kunstform begegnen können.  

Während sich die Frage nach dem tragischen Geschehen auf das «ob-
jektive» WAS des tragischen Wissens richtet, fragt Jaspers in einem zweiten 
Anlauf nach dem «subjektiven» WIE dieses Wissens: «Wie wird das Tra-
gische bewusst, wie geschieht das tragische Wissen […]?»220 Dabei betont 
er die metaphysische Verankerung des Tragischen. Dieses liegt nicht in der 
Vergänglichkeit des natürlichen Lebens, sondern wird als «ein Fremdes, 
das uns unmittelbar bedroht»221, erfahren. Es hat einen metaphysischen 
Grund und drängt auf eine erlösende Transzendierung. Das unterscheidet 
das Tragische vom bloßen Übel, Elend und Unglück.222 

Wenn auch das Tragische nicht in der Transzendenz, sondern in der 
Erscheinung der Zeit zu verorten ist (s. o.), so transzendiert es doch seine 
Erscheinungen. Jaspers postuliert: «Es gibt keine transzendenzlose Tra-
gik.»223 In der Erfahrung des Tragischen sieht sich der Mensch ganz auf 
sein Dasein zurückgeworfen, damit vor die Frage nach dem eigentlichen 
Sein gestellt. Im tragischen Scheitern transzendiert sich das Dasein auf das 
Sein hin. Der drohende Seinsverlust legt den Seinsgrund frei. Der tragi-
sche Held schaut in diesen (Ab-)Grund hinein und findet darin Erlösung. 
Damit wird er zum Paradigma für die Zuschauer. An ihm kann man er-
kennen, worin das Tragische besteht und wie es transzendiert werden 
kann. Die Tragödien sind Chiffren der Transzendenz. 

Die Erfahrung des Tragischen strebt nach Überwindung dessen, was 
diese Erfahrung heraufbeschworen hat. Das Tragische lässt sich aber nicht 
überwinden. Man kann es nicht auf ein schuldhaftes Handeln zurückfüh-
ren, so dass es sich durch Vergebung aufheben ließe. Es besteht vielmehr 
in einem von menschlichem Handeln heraufbeschworenen Unheilszusam-
menhang, dem sich auf der Ebene des Handelns nicht entrinnen lässt. Und 
doch gibt es Erlösung: eine Befreiung im und vom Tragischen durch das 
Tragische, genauer: durch die Anschauung des Tragischen. Erlösung meint 
dabei nicht die Rettung aus der tragischen Not und auch nicht die Aufhe-
bung der Entfremdung vom göttlichen Grund allen Seins. Es geht um das 

 
220 A. a. O., 101. 
221 A. a. O., 102. 
222 A. a. O., 123. 
223 A. a. O., 99. 



120 Die Erfahrung des Tragischen 

Zu-sich-selbst-Kommen des Menschen durch die Grenzerfahrung des 
Tragischen hindurch.  

(a) Bei der Erlösung im Tragischen bleibt das Tragische bestehen. Im 
tapferen Aushalten widerfährt den davon Betroffenen eine Verwandlung. 
Sie durchlaufen gewissermaßen eine Reinigungs- und Reifungskrise und 
gewinnen dabei ein tieferes Selbstsein und Wirklichkeitsverständnis. Die 
Wirklichkeit zeigt sich in ihrer Brüchigkeit und Undurchschaubarkeit. 
Am tragischen Helden werden die Möglichkeiten des Menschen anschau-
lich, «standzuhalten, was immer auch geschieht»224. Zum würdevollen Er-
dulden gehört auch die aktive Suche nach Ordnung, das Streben nach dem 
Rechten, das Bleiben in Gemeinschaft, die Pflege von Menschenliebe, das 
Bewahren von Vertrauen und das Offenhalten der Frage nach dem Wa-
rum. Darin vollzieht sich eine Selbstbehauptung, die sich aus der Daseins-
gebundenheit letztlich befreit weiß.  

Mehr noch: Wo das Endliche untergeht, wird der Blick frei auf die 
Wirklichkeit und Wahrheit des Unendlichen, auf das Sein selbst, das von 
Jaspers sogenannte «Umgreifende»225. In Jaspers’ «philosophischem Glau-
ben» nimmt das Umgreifende die Position ein, die in den mythischen Vor-
stellungen Altgriechenlands die Schicksalsmacht der moira, in den religiö-
sen Weltbildern die Wirklichkeit Gottes bzw. des Göttlichen und in den 
idealistischen Philosophien das Reich der Ideen bzw. des Geistes innehat. 
Aber das Umgreifende ist kein Jenseits, sondern der sinnstiftende Ganz-
heitshorziont der Erfahrungswelt. Es lenkt auch nicht das Weltgeschehen, 
wie die unpersönliche moira oder die göttliche Vorsehung. Allein das 
menschliche Handeln ist die geschichtstreibende Kraft. Dabei steht die 
Existenz des einzelnen immer in diesem allumgreifenden Sinnhorizont 
und empfängt von dort her ihr eigentliches Sein. «Transzendenz» verweist 
nicht auf eine Hinterwelt; es meint den Bezug auf das Umgreifende in 
dieser Welt. Doch bleibt dieses letztlich uneinholbar und lässt sich nicht 
begrifflich bewältigen.  

Das Tragische ergibt sich letztlich aus der Unstimmigkeit zwischen 
dem Einzelnen und dem Umgreifenden, dem Endlichen und dem Unend-

 
224 A. a. O., 125. 
225 Siehe dazu u. a.: Jaspers: Von der Wahrheit (siehe Anm. 212), 37–39; 

ders.: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung (1948) 
(Karl Jaspers Gesamtausgabe, Bd. I/13), Basel 2016, 28–54. 



Das Tragische als Thema der Philosophie 121 

lichen, dem Absoluten und dem Relativen, dem Universalen und dem Par-
tikularen. Es gründet in der Zerspaltung des Einen und Ganzen in der 
Geschichte. Erlösung im Tragischen bedeutet, dieser Kollision ansichtig 
zu werden und dabei Seinsverbundenheit zu gewinnen, selbst, wenn das 
mit dem Untergang des eigenen Daseins verbunden ist.  

(b) Bei der Erlösung vom Tragischen wird das Tragische selbst – d. h. 
die tragische Seinsverfassung – im Glauben an eine Versöhnung transzen-
diert. Dieser Weg geht dem Tragischen nicht nur auf den Grund, sondern 
will es hinter sich lassen. Im Wissen um das eigentliche Sein findet eine 
Versöhnung mit dem Tragischen statt, so dass dieses seine Macht verliert 
und in eine höhere Ordnung aufgehoben wird, in der es nur noch als Un-
eigentliches erscheint. Eine solche Erlösung vom Tragischen sieht Jaspers 
in den griechischen Tragödien des Aischylos und Sophokles dargestellt. 
Aus dem mythischen Licht einer göttlichen Ordnung blicken sie zurück 
auf die Dunkelheit des tragischen Chaos.  

Auch die christlichen Tragödien (→ 5.4) gehören in diese Kategorie. 
Mit ihrer Berufung auf die in Christus schon erfolgte Erlösung untergra-
ben sie allerdings das tragische Wissen. Daher kann es nach Jaspers auch 
keine eigentlich christliche Tragödie geben. Für den christlichen Glauben 
gilt: «in aller Furchtbarkeit strahlt der Glanz hindurchdringender Seligkeit 
der Gnade»226. Gegenüber einer solchen Hetero-Erlösung beharrt Jaspers 
auf dem Weg der Auto-Erlösung durch die Erkenntnis der tragischen 
Seinsverfassung, wie sie in den Tragödien anschaulich wird. 

Eine dritte Version der Erlösung vom Tragischen führt die philosophi-
sche Tragödie vor Augen. Hier ist es eine philosophische Grundhaltung, 
die erlösend wirkt. Als Beispiel dafür verweist Jaspers auf Lessings «Nathan 
der Weise», «dem neben Faust tiefsten deutschen dramatischen Werk»227. 
Lessing schreibt vor dem Hintergrund persönlicher tragischer Erfahrungen 
und lässt auch Nathan aus der zurückliegenden tragischen Erfahrung her-
aus sprechen. Der Weise verkündet und verkörpert die Idee des eigentli-
chen Menschseins. Es ist dies das «Leibhaftwerden der ‹Vernunft› in 
menschlichen Persönlichkeiten»228.  

Für die Erlösung im Tragischen wie für die Erlösung vom Tragischen 
gilt nach Jaspers: Der Mensch, der sie durchlaufen hat, «versinkt nicht in 

 
226 Jaspers: Über das Tragische (siehe Anm. 212), 97. 
227 A. a. O., 129. 
228 A. a. O., 131. 



122 Die Erfahrung des Tragischen 

das Dunkel und nicht in das Chaos, sondern landet gleichsam auf einem 
Boden in einer Seinsgewißheit und Befriedigung durch sie»229. Doch 
mündet Japsers’ Deutung des Tragischen nicht in einen metaphysischen 
Optimismus. Er will die Spannung zwischen dem tragischen Unheil, der 
unversöhnten Selbstbehauptung, der ausweglosen Selbstvernichtung einer-
seits und der Aussicht auf Erlösung andererseits gewahrt wissen. Erlösung 
im und vom Tragischen ist eine Möglichkeit, deren Realisierung keines-
wegs garantiert ist.  

Daher wendet sich Jaspers kritisch gegen religiöse und philosophische 
Weltanschauungen, die das Tragische als bereits Überwundenes in den 
Horizont einer letzten Wirklichkeit stellen und es damit verdrängen.230 So 
habe etwa die Universalphilosophie der nacharistotelischen Zeit ein im 
Grunde harmonisches Wirklichkeitsverständnis entwickelt, in dem alle 
Unstimmigkeiten zu einer nur relativen Disharmonie marginalisiert wur-
den. Daraus folge eine Apathie gegenüber dem tragischen Unheil. Auch 
Hegels Deutung des Tragischen sieht er in dieser Gefahr. Für ebenso un-
zureichend hält Jaspers die religiösen Erlösungsversprechen, wie sie nicht 
nur vom Christentum, sondern auch vom Buddhismus gemacht werden. 
«Die eigene Erlösungsmöglichkeit vernichtet die tragische Ausweglosig-
keit.»231 

Mit seinen Erhellungen des Tragischen leistet Karl Jaspers zweifellos 
einen wichtigen Beitrag zur Näherbestimmung dieses Phänomens. Eine 
der großen Stärken dieses Deuteansatzes liegt m. E. in der epistemischen 
Demut, die davor warnt, «das tragische Wissen in spekulativer Deduktion 
systematisch zu machen»232, statt es als ursprüngliche Anschauung und 
elementare Erfahrung zu erhalten. Diese Anschauung kann und darf nicht 
zu einer Lehre verfestigt werden. Das Tragische lässt sich nicht eindeutig 
interpretieren, definieren und theoretisieren.  

Alle Versuche, das Tragische zu einem Prinzip des Seins zu erheben, 
weist er zurück. Dieses sei nicht im Grund des Seins, sondern in der Er-
scheinung der Zeit zu verorten (s. o.). Darin folge ich ihm. Das Tragische 

 
229 A. a. O., 125. 
230 A. a. O., 100. 
231 A. a. O., 98. 
232 A. a. O., 140. 



Das Tragische als Thema der Philosophie 123 

gehört nicht zur Essenz, sondern zur Existenz des Menschen, nicht zum 
Sein, sondern zum Geschichtsprozess.233 

Andererseits begnügt sich Jaspers aber auch nicht mit einer philosophi-
schen Beschreibung und Reflexion von tragisch zu nennenden Erfahrun-
gen. Er unternimmt es, aus den Tragödien ein tragisches Wissen zu destil-
lieren, dessen Strukturen zu bestimmen und es auf seinen Grund hin zu 
durchschauen. Damit ist wohl nicht die Wirklichkeit des Tragischen er-
klärt, aber doch das Phänomen. Er wehrt sich gegen eine Ontologisierung, 
vollzieht aber doch eine Rationalisierung. Die Anschauung wird in Wissen 
und dieses in philosophische Reflexion überführt. Er verstößt damit zwar 
nicht gegen die von ihm aufgerichtete Warnung vor einer zu weit gehen-
den denkerischen Durchdringung des Tragischen, treibt diese aber bis an 
ihre Grenzen voran.  

Diesem Anschauungswissen öffnet sich ein befreiender bzw. erlösender 
Durchblick durch das Tragische hindurch. Der «philosophische Glaube» 
weist religiöse Erlösungsversprechen zurück, macht aber selbst ein quasi-
religiös-philosophisches. Dieses besagt, dass die Abgründigkeit des tragi-
schen Unheils zwar nicht aufgehoben, aber doch durch die Anschauung 
transzendiert werden kann. Auch der zweite Weg, mit dem Tragischen 
umzugehen – das tapfere aktive Aushalten –, ist mit einer Verheißung ver-
bunden: Die Widerstandskraft führt tiefer ins Dasein hinein. Das als aus-
weglos Erfahrene muss nicht ausweglos bleiben. Es kann nicht überwun-
den, aber (bei entsprechender Anstrengung) doch transzendiert werden. 
Den Impetus dazu trägt es in sich. 

Jaspers gewinnt seine Deutung des Tragischen aus dem in den Tragö-
dien veranschaulichten tragischen Wissen. Das führt zu einem Tapfer-
keitspathos. Das Tragische besteht in einem heroischen Kampf. Doch es 
ist dies ein verheißungsvoller Kampf.  

 
233 Ebenso betont Paul Tillich, dass «der tragische Charakter der Existenz 

nicht im schöpferischen Grund des Seins wurzelt, er gehört also nicht zur 
essentiellen Natur der Dinge» (Systematische Theologie, Bd. 1, Berlin/ 
New York 1987, 292). Ähnlich Paul Ricœur: «Darum muss – wenn es ein 
christlich Tragisches gibt – dieses nicht als ‹Pantragismus›, als eine Tragik 
des Seins, sondern als eine Tragik der Existenz – oder vielmehr in der 
Existenz, auf dem Hintergrund der Imago Dei, gedacht werden.» (Paul 
Ricœur, Sur le tragique [1953], in: ders., Lectures 3: Aux frontières de la 
philosophie, Paris 1994, 192 [Übersetzung R. B.]). 



124 Die Erfahrung des Tragischen 

Diese Deutung ist m. E. zu eng und philosophisch zu voraussetzungs-
reich. Sie erhebt das «eigentlich» Tragische und den Umgang damit zu 
einem aristokratischen und elitären Phänomen, obwohl sie genau das ver-
meiden will.234 Es mag Alltagserfahrungen geben, die sich so darstellen, 
doch viele tragische Widerfahrnisse lassen sich auf diese Weise nicht erfas-
sen. Sicher ist nicht alles, was als tragisch erfahren wird, in einem philoso-
phisch reflektierten Sinn auch wirklich tragisch zu nennen; das macht die 
Unterscheidung des eigentlich Tragischen von einem bloß uneigentlichen 
unausweichlich. Wenn sich aber die philosophische Bestimmung des ei-
gentlich Tragischen zu weit von der Erfahrungswirklichkeit entfernt, büßt 
sie an Deutekraft und Anwendbarkeit ein. Es muss also ein Mittelweg ge-
sucht werden zwischen einem zu eng und zu anspruchsvoll gefassten Be-
griff des Tragischen und einem zu weiten, der alles als tragisch gelten lässt, 
was mit diesem Begriff bezeichnet wird. Der Begriff des Tragischen muss 
sowohl den Ansprüchen einer philosophischen Phänomenologie genügen 
als auch alltagstauglich sein.  

An Letzterem mangelt es bei Jaspers. Das hat seinen Grund darin, dass 
seine Deutung des Tragischen bei den Tragödien ansetzt. Damit sehen wir 
uns wieder vor die Frage nach der Erkenntnisgrundlage des Tragischen 
gestellt. Dieser Frage will ich mich im folgenden Abschnitt zuwenden, mit 
dem ich den philosophischen Teil meiner Darstellung abschließe. 

3.4 Die Lösung des Tragischen von der Tragödie 

Die idealistischen Philosophien haben damit begonnen, das Tragische (als 
Konzept bzw. als Idee) gegenüber den Tragödien (als literarisch-dramatur-
gische Gattung) zu verselbstständigen, indem sie es aus den Tragödien her-
ausdestillierten. Vollständig wurde diese Emanzipation dann im Spätwerk 
Nietzsches vollzogen. Spätere Philosophen, die sich mit dem Tragischen 
beschäftigten, nahmen dann oft kaum noch Bezug auf die Tragödien; so 
etwa Peter Szondi und Max Scheler. Von Literaturwissenschaftlern und 
Tragödientheoretikern wurde diese Loslösung zumeist zurückgewiesen. 

 
234 Die Schärfe, mit der sich Jaspers von tragischen Weltanschauungen ab-

grenzt (a. a. O., 140f) hat ihren Grund wohl auch darin, dass einige der 
von ihm genannten Einwände auch gegen seinen eigenen Ansatz geltend 
gemacht werden können. 



Das Tragische als Thema der Philosophie 125 

Ihnen zufolge lässt sich das Tragische nicht von der Tragödie abheben und 
als deren Wesensgehalt bestimmen. Nach Daniel Fulda und Thorsten 
Valk gibt es kein Tragisches vor und außerhalb der Tragödie. Die Identi-
fikation von Tragik und Tragischem könne sich «auf nichts anderes stüt-
zen als auf die literarische Gattung der Tragödie»235.  

Doch nicht nur (literatur- und kunstwissenschaftliche) Tragödien-
theoretiker plädieren dafür, den methodischen Ansatzpunkt zur Erfassung 
des Tragischen bei den Tragödien zu nehmen, auch Philosophen vertreten 
diese Auffassung, wie wir es gerade bei Karl Jaspers gesehen haben. Auch 
Paul Ricœur hat dezidiert gefordert, man müsse von der griechischen Tra-
gödie ausgehen, um das Wesen des Tragischen zu erfassen.236 Die griechi-
sche Tragödie sei «die sofortige und ganze Manifestation des Tragischen 
als solchen, das Tragische verstehen heißt, in sich selbst das griechische 
Tragische wiederholen».237 Auch Asmus Trautsch plädiert dafür, vom an-
tiken Theater der Tragödie auszugehen, um eine Theorie tragischer Erfah-
rung zu entwickeln.238 Unter «tragischer Erfahrung» versteht er daher zu-
nächst nicht eine Erfahrung des gelebten Lebens, sondern «die von großem 
Leid geprägte, expressiv im Spiel vermittelte Leiderfahrung der tragischen 
Figuren»239. 

Ich vermag mich dieser Auffassung nicht anzuschließen und trete dafür 
ein, die Betrachtungsrichtung umzukehren und das Tragische nicht von 

 
235 Fulda/Valk: Einleitung, in: dies. (Hg.): Die Tragödie der Moderne (siehe 

Anm. 68), 8–10, Zitat: 9. 
236 Paul Ricœur: Symbolik des Bösen. Phänomenologie der Schuld II, Frei-

burg i. Br./München 1971, 241. 
237 Ebd. Siehe dazu: Hans-Christoph Askani: Die Herausforderung mensch-

lichen Leids. Zum Verständnis des Tragischen bei Paul Ricœur, in: 
Burkhard Liebsch (Hg.): Grundfragen hermeneutischer Anthropologie. 
Paul Ricœurs Werk im historischen Kontext. Existenz, Interpretation, 
Praxis, Geschichte, Baden-Baden 2024, 703–734. 

238 Trautsch: Der Umschlag von allem in nichts (siehe Anm. 26), 3. Nach 
Trautsch ist es «möglich, einen lebensweltlich gehaltvollen formalen Be-
griff von Tragik zu entwickeln, der sich einer historisch sensiblen Refle-
xion der ästhetischen Erfahrung der Tragödie auf dem Theater verdankt 
und zugleich der historischen Entgrenzung des Begriffs in die Praxis des 
Lebens gerecht zu werden versucht» (4). 

239 A. a. O., 9. 



126 Die Erfahrung des Tragischen 

den Tragödien aus in den Blick zu nehmen, sondern von tragischen Er-
fahrungen aus die Tragödien zu betrachten. Man kann das Tragische nicht 
auf eine Kunstform reduzieren und seinen Erfahrungsgehalt in seinem 
Facettenreichtum auch nicht von dort aus angemessen erschließen. Es gibt 
das Tragische außerhalb der Tragödien in der lebensweltlichen Wirklich-
keit.240 Die Tragödien können die Bestimmung des Tragischen in einzel-
nen Aspekten illustrieren, aber nicht insgesamt fundieren.  

Die Rede von einem «tragischen» Gehalt in den Tragödien ist ohnehin 
problematisch. Das griechische Adjektiv tragikos meint nicht «tragisch», 
sondern «zur Tragödie gehörig»241. Der Bedeutungsinhalt des «Tragi-
schen» ist ihm erst in der deutschen Klassik und in der Philosophie des 
Deutschen Idealismus beigelegt worden. Mit dieser semantischen Füllung 
wurde der in der Blütezeit der antiken Tragödie in einem rein technischen 
Sinn gebrauchte Tragikbegriff theoretisch aufgeladen und essenzialisiert. 
Damit haben sich die Dichter und Denker dieser Zeit die Grundlage dafür 
geschaffen, das Tragische in den Tragödien aufzusuchen und es von dort 
abzuleiten. Ihrer Exegese ging somit eine Eisegese voraus. Sie gingen von 
ihrem eigenen philosophischen Konzept des Tragischen aus und projizier-
ten dieses in die Tragödien hinein (wobei sie die dafür passenden Stücke 
in den Vordergrund stellten). Dabei leiteten sie das eigene Verständnis aus 
ihrem jeweiligen kunsttheoretischen Ansatz oder aus ihrem philosophi-
schen System ab. Dieses war an eigenen Leitmotiven – im Falle Nietzsches 
etwa an der «Umwertung aller Werte» – orientiert. Das «Tragische vor und 
außerhalb der Tragödie» lag also in ihrer eigenen Philosophie.  

Metaphysische Philosophien, die spekulativ erkennen zu können glau-
ben, was die Welt im Innersten zusammenhält, erweisen sich als Konstruk-
tionen des jeweiligen Autors. Gerade angesichts der Erfahrung des Tragi-
schen sollte aber die Haltung einer epistemischen Demut an die Stelle der 

 
240 Auch nach Christoph Menke gibt es Tragik «auch vor der Tragödie – im 

zeitlichen wie logischen Sinne: im Mythos wie im Alltag. Hier heißt Tragik, 
ausweglos in Konflikte verstrickt zu sein, die sich häufig absehen, aber 
nicht abwenden lassen; die also notwendig sind.» (Christoph Menke: Die 
Gegenwart der Tragödie. Eine ästhetische Aufklärung, in: Neue Rund-
schau 111, 2000, 85–95, Zitat: 90f). Siehe auch: Christoph Menke: Die 
Gegenwart der Tragödie. Versuch über Urteil und Spiel, Frankfurt a. M. 
2005. 

241 Siehe etwa: Zimmermann: Europa (siehe Anm. 22), 170–178. 



Das Tragische als Thema der Philosophie 127 

philosophischen (und theologischen!) «Wut des Verstehens»242 und Erklä-
rens treten. Das Tragische ist nicht metaphysisch zu erklären, sondern bes-
tenfalls geschichtlich und existenziell zu beschreiben und auf dieser 
Grundlage dann philosophisch und theologisch auf seine Gründe hin zu 
reflektieren. Das kann nur fragmentarisch gelingen.243  

In den phänomenologischen Ansätzen, wie sie von Scheler und Jaspers 
entwickelt wurden, richtete sich die Aufmerksamkeit zwar sehr viel stärker 
auf die Erscheinungsformen des Tragischen selbst, doch basierte auch 
Schelers Deutung auf der Annahme, dass das Tragische aus der Kollision 
objektiver Werte hervorgeht. Bei Jaspers wird es existenzialontologisch aus 
den Tragödien zu ergründen versucht. 

Demgegenüber postuliere ich: Das Tragische kann nicht aus den Tra-
gödien herausdestilliert werden. Es muss am Leben abgelesen werden; «es 
wäre nicht in der Dichtung, wenn es nicht vorher im Leben wäre.»244 Von 
da aus kann man es dann auch in den Tragödien aufsuchen. Aber man 
wird dabei nur finden, was man vorher als Tragisches bestimmt hat. Das 
gilt auch für einen Deuteansatz, der von tragischen Erfahrungen ausgeht.  

Es gibt das Tragische nicht an sich in einem bestimmten Wesensbe-
stand. So, wie es nicht vor und hinter den Tragödien liegt, so liegt es auch 
nicht vor und hinter den Erfahrungen. Es stellt vielmehr eine hermeneu-
tische Kategorie der Deutung von Situationen und Erfahrungen dar. 
Daraus folgt, dass es in einer Vielfalt von Auffassungen erscheint, die nicht 
auf einen Begriff zu bringen, sondern nur phänomenologisch zu umschrei-
ben sind. Das Tragische ist nur als Polyfonie verschiedener Erfahrungsbe-
zeugungen zu erfassen, denen gemeinsam ist, dass sie als tragisch erfahren 
werden. Die Erfahrungsdeutung mittels des Konzeptes des «Tragischen» 
bewegt sich – wie schon mehrfach festgestellt – in einem hermeneutischen 
Zirkel. Das untergräbt nicht die reflexive Näherbestimmung dieses Kon-
zeptes, sondern macht sie gerade notwendig. Dieser Aufgabe werde ich 
mich nun zuwenden. 

 
242 Friedrich Schleiermacher: Über die Religion. Reden an die Gebildeten 

unter ihren Verächtern (1799) (KGA I/2, Berlin/New York 1984), 252. 
243 Friedrich Nietzsche sprach einmal vom «Wahn, […] die ewige Wunde des 

Daseins heilen zu können» (Nietzsche: Die Geburt der Tragödie, § 18 
[KSA 1, 115]). 

244 Wilhelm Grenzmann: Über das Tragische, in: Volkmar Sander (Hg): 
Tragik und Tragödie, Darmstadt 1971, 166–176, Zitat: 168. 





 

4. Die Phänomenologie der tragischen 
Erfahrung 

Ich suche das Tragische weder primär in den Tragödien auf, noch will ich 
es philosophisch auf dem Grund der Wirklichkeit verorten. Vielmehr gehe 
ich von den Erfahrungen aus, die als «tragisch» erschlossen werden. Die 
Leitfrage lautet: Worin besteht das Vorverständnis vom Tragischen, das zu 
dieser Erschließung führt? Es gilt, diese Bewusstseinsformation reflexiv zu 
erhellen. Die Existenzialhermeneutik des Tragischen bekommt damit ein 
starkes Gewicht. Auch in diesem erfahrungsbasierten Ansatz können so-
wohl die Beschäftigung mit Tragödien als auch die Auseinandersetzung 
mit philosophischen Entwürfen eine wertvolle Erkenntnishilfe bieten. 
Diese Erkenntnishilfe darf aber nicht als Erkenntnisgrenze aufgefasst wer-
den, sodass man nur dann und nur insofern vom Tragischen im Leben 
sprechen könnte, als es im Einklang mit den Handlungsstrukturen und 
Sinngehalten der Tragödien oder mit den philosophischen Deuteansätzen 
steht. 

Zunächst fasse ich die Annahmen noch einmal zusammen, die mich 
bei der Erfassung und Beschreibung des Tragischen leiten:  

(a) Das Tragische als Ereignis (bzw. Ereignung), das (bzw. die) zum 
Widerfahrnis wird.245  

Das Tragische ist nicht ontisch bzw. substanzhaft als eine Wesenheit 
zu verstehen, die im Sein oder im menschlichen Dasein angelegt ist und 
der Ereignung und der Erfahrung vorausliegt. Es geschieht, ist also aktual. 
Es ereignet sich in einer unheilvollen Ereignisfolge; ist also sequenziell, 
mithin zeitlich bzw. prozessual verfasst. Diese verkettete Ereignung voll-
zieht sich in einem komplexen Gemenge von Handlungsabsichten, ausge-
führten oder unterlassenen Handlungen, situativen Rahmenbedingungen 
und der Eigendynamik von Prozessen, deren Entwicklung sich der aktiven 
Einflussnahme der davon Betroffenen ganz oder weitgehend entzieht. Die 
Komplexität der Ereignisfolge führt zur Unvorhersehbarkeit des Gesche-
hens. Auch wenn es unter aktiver Beteiligung des Handlungssubjektes 
geschieht, hat es den Charakter eines Widerfahrnisses. Es stößt zu. Der 
Widerfahrnischarakter bestimmt sich dabei gerade durch den negativen 

 
245 Ein Widerfahrnis ist ein Ereignis, das jemanden betrifft, also nicht das Er-

eignis an sich, sondern das Ereignis in Relation zu einer Person.  



130 Die Erfahrung des Tragischen 

Bezug auf das Handeln. Er besteht im Ende der eigenen Handlungsmög-
lichkeiten und evtl. im Angewiesensein auf das Handeln anderer. 

Geht man auf diese Weise von der Erfahrung des Tragischen aus, muss 
man dieses graduell denken. Es gibt nicht das Tragische, sondern mehr 
oder weniger tragische Widerfahrnisse, Konflikte und Ereignisverläufe. In 
den Tragikdeutungen, die auf die Tragödien rekurrieren, wird das Tragi-
sche oft pathetisch aufgeladen. Es geht dann um Sein oder Nichtsein, um 
edlen Kampf und heldenhaften Untergang. Nach Asmus Trautsch, der das 
Tragische aus der Tragödie ableitet, stellt jede «tragische Erfahrung ein 
besonders tiefes, freiheitsraubendes und zukunftstilgendes Leiden dar 
[…]»246. Solche Maximaldeutungen, die das Tragische als absolut ruinöse 
Grenzerfahrung beschreiben, werden dem differenzierten Profil realer Er-
fahrungen des Tragischen im Alltag nicht gerecht. Im Alltag des gelebten 
Lebens gibt es größere und kleinere Erfahrungen des Tragischen. Dabei 
kann die von außenstehenden Beobachtern vorgenommene Einschätzung 
von der Erfahrung der Betroffenen abweichen. Was für diese eine «kleine» 
Tragik zu sein scheint, kann für jene einen tiefen Einschnitt bedeuten.  

(b) Das Tragische als Erschließung: Es gibt das Tragische nicht als «ein 
wesentliches Phänomen im Universum selbst», wie Scheler annahm,247 das 
in bestimmten Erfahrungen erscheint, sondern als eine Erschließung be-
stimmter Geschehensabläufe. Scheler fragt, «was das Tragische ist»248; ich 
frage, was es bedeutet, dass etwas – eine Situation, ein Ereignis, ein Kon-
flikt usw. – als tragisch erfahren wird. Das Tragische liegt im Modus einer 
als tragisch erfahrenen Ereignung. Wenn ich von der «Erfahrung des Tra-
gischen» spreche, ist damit also nicht die Erfahrung eines essenziell Tragi-
schen gemeint, sondern eine Qualität der Erfahrung. 

Diese Erschließung geschieht allerdings nicht erst durch die (sekun-
däre) Anwendung eines reflexiven Deutemusters auf das (primär) Erfah-
rene, sondern schon in der Weise, wie etwas erfahren wird. Man kann von 
einer «Erfahrung zweiter Ordnung» sprechen, also von einer Erfahrung 

 
246 Trautsch: Der Umschlag von allem in nichts (siehe Anm. 26), 555. 
247 Das Tragische ist «ein wesentliches Phänomen im Universum selbst» 

(Scheler: Zum Phänomen des Tragischen [siehe Anm. 193], 151 [Kursiv-
setzung von M. S.], vgl. auch 159). Diese Annahme mag Scheler auch 
dazu geführt haben, im Titel seines Aufsatzes vom «Phänomen des 
Tragischen» im Singular zu sprechen.  

248 Scheler: Zum Phänomen des Tragischen (siehe Anm. 193), 151 (im Ori-
ginal vollständig kursiv). 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 131 

mit der Erfahrung. Das ist aber nicht so zu verstehen, als lasse sich die 
«Erfahrung zweiter Ordnung» von der «Erfahrung erster Ordnung», also 
der unmittelbaren Erfahrung der Situation, des Ereignisses bzw. des Kon-
flikts, abheben. Beides ist bestenfalls analytisch zu unterscheiden. Es ist 
eine Erfahrung. 

Wenn man dieser Erfahrung nach dem von Richard Swinburne formu-
lierten «Prinzip der Verlässlichkeit»249 zutraut, die Wirklichkeit zutreffend 
zu erfassen, dann stellt das Tragische nicht nur eine Erfahrungsqualität, 
sondern eine Signatur dieser Widerfahrnisse und damit der erfahrenen 
Wirklichkeit selbst dar. Sie hat ein fundamentum in re. Diese Erfahrung 
besteht darin, dass es Widerfahrnisse gibt, die nicht nur als tragisch erfah-
ren werden, sondern – als erfahrene – tragisch sind. 

Karl Jaspers hat von einer «tragischen Atmosphäre»250 gesprochen. Das 
einzelne Ereignis wird im Kontext dieser Atmosphäre erfahren und be-
kommt dadurch den «Geschmack» des Tragischen. Es fühlt sich tragisch 
an. Auf ihm liegt die Last des Tragischen. Die Erfahrung ist gewisserma-
ßen tragisch imprägniert – oder anders ausgedrückt: tragisch gestimmt.251 

 
249 Zum «Principle of Credulity», das man auch mit «Prinzip der Glaubwür-

digkeit» übersetzen kann, siehe Richard Swinburne: Die Existenz Gottes. 
Übersetzt von Rudolf Ginters, Ditzingen 1987, 350. Siehe dazu: Marco 
Benasso: Der skeptische Theismus – eine elegante Antwort auf ein ver-
tracktes Problem?, in: Oliver Wiertz (Hg.): Logische Brillanz – Ruchlose 
Denkungsart?  Möglichkeiten und Grenzen der Diskussion des Problems 
des Übels in der analytischen Religionsphilosophie, Münster 2021, 201–
220, bes.: 204–206. 

250 Karl Jaspers: Über das Tragische (siehe Anm. 213), 102. 
251 Dieses Verständnis des Tragischen als einer Erfahrungsimprägnierung ist 

deutlich unterschieden von Miguel de Unamunos «tragischem Lebensge-
fühl» (Miguel de Unamuno: Del sentimiento tragico de la vida en los 
hombres y en los pueblos, Madrid 1913; dt.: Das tragische Lebensgefühl, 
in: ders: Philosophische Werke, Wien 1933). Es geht de Unamuno nicht 
eigentlich um eine Erhellung des Tragischen; er benutzt diesen Begriff 
lediglich, um das von ihm beschriebene Lebensgefühl zu bezeichnen. Im 
Kontext des erschütterten nationalen Selbstbewusstseins in Spanien unter-
nimmt er eine existenzielle Suchbewegung und beschreibt dabei ein me-
lancholisches Endlichkeits- und Sinnlosigkeitsbewusstsein im Angesicht 
des Todes. In diesem Welt- und Existenzschmerz sieht er eine Grundbe-
findlichkeit des Menschseins in der Spannung von Verstand und Gefühl, 

 



132 Die Erfahrung des Tragischen 

Etwas Unheimliches liegt darin und weist das Erfahrungssubjekt an. Das 
Tragische ist also zunächst ein vorreflexives Erleben. Es wird «gewittert». 

Ein Ereignis kann aus der Teilnehmenden- oder aus der Beobachter-
perspektive als tragisch wahrgenommen werden. In der Teilnehmenden-
perspektive stellt es sich als Ausgeliefertsein an die tragische Situation dar. 
Doch auch einen nicht direkt in das Geschehen verwickelten Betrachter 
kann der Geschehensablauf erschüttern. 

Diese Erfahrung lässt sich aber nicht als eine bloß psychische Erregung 
und deren kognitive Verarbeitung auffassen. Sie hat einen Realitätsgehalt. 
Bei der Beschreibung des Tragischen ist immer auch das, was erfahren 
wird, in den Blick zu nehmen und nicht nur der Modus der Erfahrung. 

(c) Die Epistemologie des Tragischen besteht in einer existenzialherme-
neutischen Erfahrungsanalyse. Dabei liegt die Erkenntnisgrundlage für 
den Erfahrungsgehalt des Tragischen letztlich im je eigenen Lebensgefühl 
derer, die solche Erfahrungen machen (Intuition) und derer, die sie intel-
lektuell zu fassen versuchen (Reflexion). Sowohl die intuitive als auch die 
reflexive Erschließung steht dabei im Kontext des «kulturellen Gedächt-
nisses» und der darin verwurzelten Erfahrungsprägung. Es geht also nicht 
nur um eigene Erfahrungen, sondern auch um die anderer. Auch die Er-
schließungen dieser Erfahrungen sind nicht nur subjektiv, sondern einge-
bettet in einen kulturellen Vergewisserungszusammenhang. Damit erlan-
gen sie zumindest auf der reflexiven Ebene einen höheren Grad an 
Verallgemeinerbarkeit. 

Gegen den Einwand, die auf dieser Grundlage gewonnenen Erkennt-
nisse seien arbiträr, sei daran erinnert, dass auch dort, wo das Tragische 
aus den Tragödien gewonnen wurde, ein Vorbegriff des Tragischen am 
Werk war, der letztlich eben auch aus der Lebenserfahrung und dem 
Lebensgefühl der jeweiligen Autorinnen und Autoren und dem histo-
rischen Kontext, in dem diese leben und den sie philosophisch verarbeiten, 
gespeist ist. Die große Bandbreite der Begriffsbestimmungen zeigt, wie 
sehr auch bei den Versuchen, das Tragische aus den Tragödien abzuleiten, 

 
Rationalität und Leben. Der Mensch nimmt sein Handeln als ein prinzi-
piell vergebliches wahr. Demgegenüber empfiehlt de Unamuno einen Pas-
sionsweg zu einer Erneuerung der christlichen Religiosität, die dazu hilft, 
die Angst vor dem Tod zu überwinden und intensiver zu leben. Das von 
ihm beschriebene tragische Lebensgefühl liegt aller Erfahrung voraus, wäh-
rend sich das Tragische nach meinem Verständnis an bestimmten Erfah-
rungen entzündet.  



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 133 

die je eigenen Präferenzen der Interpretinnen und Interpreten maßgeblich 
sind.  

Wenn es dann später um theologische Deutungen des Tragischen geht, 
werde ich über die Erfahrungsgrundlage hinausgehen und auch ontologi-
sche Fragen stellen. Doch stehen diese – und die Antworten darauf – am 
Ende und nicht am Anfang der Reflexionskette.  

(d) Mehrdimensionalität des Tragischen: Das Tragische ist mehrdimen-
sional und kann daher nur multiperspektivisch erfasst, beschrieben und 
gedeutet werden: in Bezug auf den Menschen, dem es widerfährt, in Bezug 
auf Situationen, in denen es sich ereignet, in Bezug auf die Faktoren, die 
es verursachen. Philosophisch wird nach seinen Gründen gefragt, phäno-
menologisch nach seinen Erscheinungsformen. Es kann von seinen 
Voraussetzungen bzw. Ursachen, von seiner Ereignung und von seinen 
Wirkungen her in den Blick genommen werden.  

4.1 Tragische Situationen 

Die Tragödien wie auch die tragödientheoretischen und philosophischen 
Versuche, das Tragische zu fassen, beziehen dieses in aller Regel auf Perso-
nen, d. h. auf menschliches Handeln und Erleiden. Dieser Fokus scheint 
mir das Blickfeld zu verengen. Demgegenüber gehe ich davon aus, dass der 
human factor zwar nicht bei der Erfahrung, wohl aber bei der Verursachung 
und der Auswirkung auch ganz zurücktreten kann. Das Tragische kann 
auch durch ein Naturereignis oder einen technischen Defekt verursacht 
sein und seine Wirkungen können auch nichtmenschliche Lebewesen, 
naturhafte, soziale und kulturelle Entitäten betreffen. Der Mensch kommt 
dann lediglich als ein von der Erfahrung Betroffener ins Spiel. Er erfährt 
diesen Ereigniszusammenhang als tragisch, selbst dann, wenn es sich dabei 
um eine Erfahrung handelt, die er nicht am eigenen Leib macht. Auch das 
Leiden anderer und selbst der Verlust eines Natur- oder Kulturguts kann 
als tragisch empfunden werden.  

Man muss zwischen zwei Arten der tragischen Erfahrung unterschei-
den: der unmittelbaren und der mittelbaren. Bei der unmittelbaren ist das 
Erfahrungssubjekt in das tragische Geschehen involviert, bei der mittel-
baren wird es zum Zeugen dieses Geschehens. Diese mediate Erfahrung 
kann ebenso erschütternd sein wie die immediate. In der Tragödie sind 
beide verteilt auf die Darsteller und die Zuschauer.  



134 Die Erfahrung des Tragischen 

Gegenüber einer aktualen Deutung des Tragischen, die dieses als (un-
verhältnismäßige) Folge menschlichen Handelns versteht (wie schon bei 
Aristoteles), sehe ich das Tragische als ein Merkmal bestimmter Situations-
erfahrungen, die ich im Folgenden «tragische Situationen» nennen will. 
Mit «Situation» meine ich also nicht objektive Gegebenheiten und Ereig-
niszusammenhänge, die unabhängig von der Erfahrung existieren, sondern 
die lebensweltlich erfahrene Situation. Die Situation ist das, was erfahren 
wird. Sie liegt der Erfahrung sachlich voraus, erschließt sich aber nur in 
und aus ihr. Darin und nur darin, also nicht im Blick auf die Verursachung 
und die Auswirkung, ist das Tragische unhintergehbar an den Menschen 
als Erfahrungssubjekt gebunden.  

Mit «Situation» meine ich auch nicht einen statischen Zustand, 
sondern einen Ereignungszusammenhang. Dieser besteht aus fünf Kom-
ponenten, die aber unterschiedliches Gewicht haben können: aus (a) 
physischen Wirkursachen, (b) menschlichen Handlungen, (c) sozialen 
Konstellationen und Interaktionen, (d) situativen Rahmenbedingungen 
und (e) dem Ereignisverlauf. Die ersten drei Komponenten wirken in der 
Situation, die vierte disponiert diese und die fünfte stellt den Prozess des 
Geschehens dar. Das Tragische liegt im Geschehen, das sich in der Situa-
tion unter diesen Bedingungen ereignet. Ein Auslöser, der in einer der drei 
erstgenannten Komponenten bestehen kann, gibt dem bis dahin untragi-
schen Ereignisverlauf eine fatale Wendung hin zum Tragischen. In den 
antiken Tragödien ist dieser plötzliche Umschlag als Peripetie dargestellt. 
Der weitere Ereignisverlauf ergibt sich aber nicht als lineare Folge aus die-
sem Impuls, sondern folgt einer chaotischen Eigendynamik, die auch als 
«höhere Notwendigkeit» erfahren werden kann. 

In tragischen Situationen ereignet sich immer Unheil, aber nicht jede 
Ereignung von Unheil ist tragisch. Das macht es erforderlich, Bedingun-
gen anzugeben, die für tragische Situationen charakteristisch sind.  

An fünf Beispielen will ich näherbestimmen, worin die Qualität des 
Tragischen in Situationen liegt, die als tragisch erfahren werden (können). 
Die Beispiele sind der alltäglichen Lebenswirklichkeit entnommen. In 
ihnen agieren keine tragischen Heldinnen und Helden, die numinosen 
Mächten ausgesetzt sind und im heroischen Kampf heldenhaft unterge-
hen. Im ersten Beispiel geht es um den natürlichen Tod eines Menschen, 
im zweiten und dritten um einen gewaltsamen Tod, im vierten um einen 
Unfall, bei dem viele Menschen ums Leben gekommen sind, und im fünf-
ten um ein Unglück, bei dem zwar kein Mensch zu Schaden kam, aber ein 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 135 

wertvolles Bauwerk zerstört wurde. Alle fünf Fälle würden nach den meis-
ten Tragikdefinitionen nicht als tragisch gelten. Im fünften Beispiel be-
zieht sich die tragische Situationserfahrung nicht nur auf die Verletzung 
menschlichen Lebens, sondern auf Schäden an wertvollen Sachen. 

(a) Wenn ein Mensch eines natürlichen Todes stirbt, so ist das an sich 
kein tragisches Ereignis. Mit Hegel gesprochen, ist das traurig, aber nicht 
tragisch.252 Wenn der Tod aber zur Unzeit eintritt, etwa kurz bevor die 
verstorbene Person ein ihr wichtiges Werk vollenden konnte, oder bevor 
sie in das Haus einziehen konnte, das sie in jahrelanger mühevoller Arbeit 
gebaut hat, dann hat das die bittere Qualität des Tragischen. Das Tragi-
sche ist hier mit dem Zeitpunkt verbunden, an dem das Ereignis eintritt. 
Dieses Ereignis hat die Vollendung verhindert und das Werk als Fragment 
zurückgelassen. Es ist nicht durch menschliches Handeln, sondern durch 
eine der menschlichen Handlungsmacht entzogene Notwendigkeit verur-
sacht, die man oft als Schicksal oder göttliche Fügung deutet. 

(b) Als der 59-jährige Carabiniere Carlo L. am 12. Juni 2025 zusam-
men mit einem Kollegen in einem Außenbezirk von Brindisi zwei Tank-
stellenräuber verfolgte, wurde er erschossen. Es geschah an seinem letzten 
Arbeitstag vor der Pensionierung. Der Fall bewegte ganz Italien. Die 
höchsten politischen Amtsträger des Landes zeigten sich erschüttert und 
sprachen der Witwe ihr Beileid aus. Hier spielt menschliches Handeln und 
damit Schuld eine Rolle. Das Tragische aber liegt auch hier im Zeitpunkt 
der Tat begründet und auch darin, dass ein Repräsentant der Rechtsord-
nung bei der Erfüllung seiner Pflicht von einem Kriminellen getötet 
wurde. 

(c) In eine Favela von Rio de Janeiro gerät eine schwangere Frau auf 
dem Weg zu ihrer Arbeit in eine Schießerei zweier rivalisierender Banden. 
Sie war zur falschen Zeit am falschen Ort. Auch hier geht das Unheil auf 
menschliches Handeln zurück. Aber dieses Handeln war nicht von der In-
tention geleitet, die Frau zu töten. Wäre sie nur etwas später losgegangen 
oder hätte einen anderen Weg genommen – nichts wäre passiert. 

(d) Am 11. November 2000 brach in der Tunnelstandseilbahn in 
Kaprun in Österreich ein Feuer aus. 155 Menschen kamen ums Leben. 
Ursache war nicht ein menschliches Fehlverhalten, sondern ein techni-
scher Defekt. Wenn der Brand nicht während der Fahrt mitten im Tun-
nel, sondern an der Berg- oder Talstation ausgebrochen wäre, hätten die 

 
252 Siehe Anm. 11. 



136 Die Erfahrung des Tragischen 

Fahrgäste problemlos evakuiert werden können. Die Qualität des Tragi-
schen bezieht sich auch hier auf den Zeitpunkt und den Ort des Gesche-
hens. Erst unter den raum-zeitlichen Situationsumständen, unter denen es 
geschah, hatte dieses Unglück so verheerende Folgen.  

(e) Am 18. August 1993 wurde die weltbekannte Kapellbrücke in 
Luzern durch einen Brand zu großen Teilen zerstört. Ursache war eine 
weggeworfene Zigarette, die in ein Holzboot fiel, das ausgerechnet an 
dieser Stelle unter der Brücke befestigt war. Hätte das Boot woanders 
gelegen oder wäre die Zigarette nur ein kleines Stück weitergeflogen, wäre 
nichts passiert. Das tragische Ereignis ist hier zwar von einer menschlichen 
Handlung (dem Wegwerfen der Zigarette) ausgelöst worden. Das Tragi-
sche liegt aber nicht in der Handlung selbst, sondern im unentwirrbaren 
Zusammentreffen der Handlung mit den Situationsumständen. Es liegt in 
den unbeabsichtigten unheilvollen Folgen der Handlung, die wiederum 
von den situativen Rahmenbedingungen abhängen.  

Die Erfahrungsqualität des Tragischen bringt sich in solchen Fällen in 
dem Wort «ausgerechnet» zum Ausdruck: «Warum musste er ausgerechnet 
jetzt sterben?», «Warum musste der Schuss des fliehenden Räubers ausge-
rechnet den Carabiniere bei der Erfüllung seiner Dienstpflicht am letzten 
Arbeitstag treffen?», «Warum musste die Frau ausgerechnet zu dieser Zeit 
am Ort der Schießerei sein?», «Warum musste das Seilbahnunglück aus-
gerechnet mitten im Tunnel passieren?», «Warum musste die Zigarette 
ausgerechnet in das Boot unter der Brücke fliegen?» Über die Bedeutung 
des Wortes «musste» in diesen Ausdrücken wird eigens zu reflektieren sein 
(→ 4.2.2). Es geht dabei um das Zusammentreffen von Notwendigkeit 
und Kontingenz.  

Gemeinsam ist all diesen Beispielfällen, dass die vertrauten Geflechte 
von Handlungen und Situationsumständen mit den sich daraus ergeben-
den Erwartungen gestört werden. Ereignisse erwischen Menschen «auf 
dem falschen Fuß». Kontingent auftretende Vorfälle führen zu unvor-
hersehbaren Entwicklungen. Missverhältnisse zwischen Wollen und Voll-
bringen, Tun und Ergehen, Zweck und Resultat brechen auf. Ein Ge-
schehensablauf entgleist, nicht aufzuhaltende Kettenreaktionen werden 
ausgelöst, Dominoeffekte eskalieren, Kontinuitäts- und Gelingenserwar-
tungen brechen zusammen, Sinnordnungen geraten – mit Hamlet gespro-
chen – «aus den Fugen» (out of joints). Auslöser sind Querschläge in an-
sonsten regulären Abläufen. In der Erzählung eines Unfalls schreibt Robert 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 137 

Musil: «Schon einen Augenblick vorher war etwas aus der Reihe gesprun-
gen, eine quer schlagende Bewegung.»253 Für die Betroffenen erwächst da-
raus Unheil, ohne dass man sie selbst oder andere dafür (vollumfänglich) 
verantwortlich machen könnte.  

In den vier zuletzt genannten Beispielen lässt sich die Schuldfrage stel-
len. Doch in keinem dieser Fälle ist das Unglück absichtlich herbeigeführt 
worden. Im zweiten und im dritten Fall besteht eine identifizierbare Täter-
schaft. Doch galt die Tat nicht der Frau, die dabei ums Leben kam: Es 
handelt sich um eine fahrlässige, nicht um eine vorsätzliche Tötung. Und 
selbst im Fall des getöteten Carabiniere bestand kein Vorsatz für diese Tat. 
Entscheidend für die Erfahrung des Tragischen aber ist, dass diese Tode 
unter nur leicht veränderten Situationsumständen nicht eingetreten wären.  

Das Tragische liegt also in den Umständen der Situation und dem, was 
darin geschieht. Die Erfahrung tragischer Situationen hängt daher mit der 
Beschaffenheit und Dynamik dieser Situationen sowie mit der aktiven und 
passiven Position des Erfahrungssubjekts in ihnen zusammen. Die Ereig-
nisketten entziehen sich der Handlungsmacht der davon Betroffenen weit-
gehend, auch wenn diese Personen handelnd in die Situation eingreifen. 
Anders als in vielen Tragödien sind es nicht immer die in der Situation 
handelnden Personen, die vom tragischen Geschehen betroffen sind. Die-
ses Geschehen lässt sich in vielen Fällen nicht als negative Handlungsfolge 
deuten, als Umschlag, in dem sich die eigene Handlung gegen den Han-
delnden richtet.  

Bei der Beschreibung und Deutung des Geschehens flieht man in den 
Konjunktiv: Im ersten der fünf Beispielfälle sagt man: «Wenn der Verstor-
bene doch diesen Tag noch erlebt hätte». Im zweiten Fall: «Wäre er doch 
nur einen Tag früher in Pension gegangen». Im dritten: «Hätte die 
schwangere Frau doch nur einen anderen Weg zu ihrer Arbeit gewählt oder 
wäre sie ein paar Minuten früher losgegangen.» Im vierten Fall: «Hätte der 
Brand nicht früher oder später und vor allem an einer anderen Stelle aus-
brechen können?» Und im fünften: «Hätte der Raucher seine Zigarette 
nicht einen Meter weiter in den Fluss werfen können?» 

Die Warum-Frage wird aufgeworfen: «Warum musste das passieren? 
Warum jetzt? Warum hier? Warum mir?» Es sind dies zunächst Fragen 
nach den Ursachen des Geschehens. In manchen Fällen liegt die Ursache 

 
253 Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften I: Erstes und Zweites Buch, 

Reinbek bei Hamburg 1994, 10. 



138 Die Erfahrung des Tragischen 

im Dunkeln, in anderen Fällen lässt sie sich benennen oder es lässt sich ein 
Ursachengeflecht aufdecken. Aber damit ist die Erfahrungsqualität des 
Tragischen noch nicht erhellt. Diese liegt nicht in der Verursachung, son-
dern im Erschrecken über die Irrationalität und «Ungerechtigkeit», die 
Kontingenz und Sinnlosigkeit des leidverursachenden Geschehenszusam-
menhangs. Das Tragische lässt sich in den Kategorien der Kausalität nicht 
zureichend erfassen, so sehr auch wirkursächliche und finalursächliche 
Faktoren in tragischen Geschehenszusammenhängen eine Rolle spielen 
können. Der Ausgangspunkt ist vielmehr das (empathische) Ansichtig-
werden des unverdienten und unverhältnismäßigen Leids, das von ihm 
ausgeht.  

4.2 Kennzeichen tragischer Situationen 

Tragische Situationen haben zunächst drei allgemeine Charakteristika: Es 
sind Situationen, in denen Unheil hereinbricht, das gravierendes Leid er-
zeugt (4.2.1). Der unheilvolle Geschehensverlauf wird als kontingent 
(4.2.2) und sein Resultat als sinnlos (4.2.3) erfahren. Keines dieser Merk-
male ist jedoch spezifisch tragisch. Und selbst ihr Zusammentreffen macht 
eine Situation «an sich» noch nicht zu einer tragischen. Wo aber eine 
Situation als tragisch erfahren wird, lassen sich diese drei allgemeinen 
Kennzeichen in der Regel aufweisen. Vier weitere Charakteristika (4.2.4–
4.2.7) können hinzukommen. Sie sind spezifischer und beziehen sich auf 
menschliches Handeln in tragischen Situationen. Bei ihrer Darstellung 
knüpfe ich an die tragödientheoretischen und philosophischen Deutungen 
des Tragischen an, problematisiere diese aber auch und führe sie weiter.  

4.2.1 Leidverursachendes Unheil 

Tragische Situationen erzeugen gravierendes Leid; sie sind unheilvoll. Bei 
diesem Unheil muss es sich nicht um den Tod eines Menschen handeln.254 

 
254 Darin unterscheidet sich diese Bestimmung des Tragischen von vielen 

Deutungen, die von den Tragödien ausgehen. Als Beispiel sei die Deutung 
Hans-Dieter Gelferts angeführt. Er geht davon aus, «daß Tragik grund-
sätzlich den Untergang eines Menschen voraussetzt, wobei es sich mindes-
tens um eine psychische Vernichtung – wie im Fall des Tasso –, in aller 

 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 139 

Auch die Durchkreuzung von Chancen und Projekten des eigenen wie 
fremden Lebens, ein gravierender, irreversibler Verlust an sozialem Status, 
Ehre und Würde, oder die schwerwiegende Schädigung eines Gutes, das 
für ein Individuum oder ein Kollektiv von hoher Bedeutung ist, kann als 
tragisch erfahren werden. Die Erfahrung des Tragischen kann auch nicht-
menschliche Lebewesen und sogar Gegenstände betreffen, die für den 
Menschen überaus wertvoll sind. Nach Peter Szondi ist tragisch «nur der 
Untergang von etwas, das nicht untergehen darf, nach dessen Entfernen 
die Wunde sich nicht schließt.»255 Es gibt keine Hoffnung auf Wiederher-
stellung des status quo ante. Selbst wenn das durch einen Brand zerstörte 
Bauwerk wieder aufgebaut wird, so ist doch die historische Substanz un-
wiederbringlich verloren. 

Die Tragik liegt dabei aber weder nur in einer bestimmten Ursächlich-
keit noch bloß im Resultat des Geschehens, sondern in der leidverursa-
chenden Unheilssituation insgesamt. Mehr noch: Sie liegt nicht im Ge-
schehen selbst, sondern in der Erfahrungsqualität dieses Geschehens; 
darin, dass es als ein kontingentes, unverdientes und sinnloses Unheil er-
fahren wird. So kann auch ein Leiden, das durch eine Naturkatastrophe 
oder durch eine verbrecherische Tat heraufbeschworen wurde, als tragisch 
empfunden werden, wenn die Betroffenen auf eine höchst «unglückliche» 
Weise in das katastrophische Geschehen hineingeraten sind.  

Die Verursachung von Unheil und Leid ist somit ein notwendiges, aber 
kein hinreichendes Bestimmungsmerkmal des Tragischen. Nicht jede 
kleine oder große Katastrophe wird als tragisch erfahren. Es gibt auch leid-
volles Unheil, das nicht tragisch zu nennen ist. Dem Leiden, das durch 
eine Naturkatastrophe, eine Krankheit oder durch moralisch schuldhaftes 
Handeln entstanden ist, eignet zumeist nicht die Qualität des Tragischen. 

 
Regel aber um den physischen Tod handeln muß» (Gelfert: Die Tragödie 
[siehe Anm. 15], 11). Von dieser Voraussetzung ausgehend schließt er sie-
ben Todesarten aus: «den natürlichen Tod durch Alter oder Krankheit, 
den unnatürlichen durch Unfall, Krieg oder Verbrechen, den gewollten 
Tod des Selbstmörders, den moralisch gearteten Tod des sich Opfernden 
und den moralisch verdienten Tod des Verbrechers» (a. a. O., 14). Der 
tragische Tod ist demgegenüber «unnatürlich, nicht zufällig, ungewollt, 
selbstverschuldet und moralisch nicht völlig verdient» (ebd.). Es ist ein 
Scheitern, in dem jemand gegen die Niederlage kämpft und doch zugleich 
versagt (ebd.). 

255 Szondi: Versuch über das Tragische (siehe Anm. 88), 209. 



140 Die Erfahrung des Tragischen 

Diese kommt ihm erst durch die spezifischen Ereignisumstände zu. Gänz-
lich unverdientes Leid (wie das rein naturhaft verursachte) ist an sich 
ebenso wenig tragisch wie Leid, das wir als verdient erachten (etwa die 
Strafe nach einem Verbrechen). Doch kann sich auch ein naturhaft be-
dingtes Leid unter tragischen Umständen ereignen (wenn etwa ein Berg-
retter beim Versuch, einen Verletzten zu bergen, von einer Lawine getötet 
wird). Und das «verdiente» Leid kann auf eine Schuld zurückgehen, die in 
einer tragischen Situation entstanden ist (wie es der Fall ist, wenn eine 
Entscheidung zwischen zwei schuldhaften Handlungsoptionen getroffen 
werden muss). 

Tragische Situationen sind heterogen und komplex. In manchen führt 
menschliches Wollen und Handeln in die tragische Katastrophe, in ande-
ren sind es psychische Dispositionen oder äußere Umstände, die den Be-
troffenen kaum Handlungsmöglichkeiten lassen. Das tragische Geschehen 
hat dann vorwiegend den Charakter eines Widerfahrnisses, das die Be-
troffenen zum passiven Erleiden der Situation zwingt. In den meisten Fäl-
len überlagert sich die aktive und die passive Komponente.  

Die klassischen Tragödien haben die (zum Scheitern verurteilte) 
menschliche Aktivität betont. In modernen und postmodernen Dramen 
werden nicht selten Situationen dargestellt, in denen diese Aktivität weit-
gehend oder ganz zurückgedrängt wird. Das tragische Geschehen geht 
nicht aus dem bewussten Wollen, Entscheiden und Handeln hervor, son-
dern aus äußeren oder inneren Zwangsstrukturen. Es wird durch supra-
humane (soziale, politische) Mächte und Ordnungen oder durch unbe-
wusste Antriebe gesteuert.  

In der «Tragödie der Moderne» entsteht die tragische Verstrickung 
nach Daniel Fulda und Thorsten Valk  

«nicht durch Handeln (und nicht erst, sobald gehandelt wird), sondern sie 
umfängt die Figuren bereits als wahrnehmende Wesen. Schon die bloße 
Wahrnehmung erliegt jener Unauflösbarkeit der Verhältnisse, an der die 
klassische Tragödie den handelnden Helden scheitern lässt; bereits die 
Entscheidung zwischen verschiedenen Lesarten der Welt, nicht erst die 
zwischen verschiedenen Handlungsalternativen, wie Hegel und viele an-
dere sie im Zentrum der Tragödie sahen, erscheint aporetisch. […] Der 
klassischen Tragödie, die ihre Figuren in Situationen führt, in denen sie 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 141 

sich entscheiden müssen oder durch Entschiedenheit Größe zeigen kön-
nen, ist damit die weltanschauliche Grundlage entzogen.»256 

In dem von Mark W. Roche beschriebenen «Drama des Leidens» (→ 2.6) 
tritt das leidverursachende Unheil als Bestimmungsmerkmal des Tragi-
schen in den Vordergrund. Die Tragik besteht nicht in der geforderten, 
aber nicht zu erbringenden Aktivität, sondern in der aufgezwungenen Pas-
sivität. Das Leiden des «Helden» gründet dabei in seiner Schwäche oder in 
äußeren Faktoren, nicht in seiner Größe.257  

In manchen der modernen Dramen – beispielsweise in Büchners 
Woyzeck – spielt das Moment der unbewussten Zwangsstruktur eine 
wichtige Rolle. Aus dem Unterbewusstsein hervorgehende Antriebe 
werden in den psychoanalytischen Tragikdeutungen in Anschlag gebracht. 
So führt etwa Eugen Drewermann tragische Erfahrungen auf das 
unbewusste Ausgeliefertsein an psychische Strukturen zurück. Es sei vor 
allem die nicht-durchschaute Angst, die tragisch zu nennendes Leid 
erzeuge.258 Die Linie dieser psychoanalytischen Deutung lässt sich bis zu 
Nietzsche zurückverfolgen, der «Katharsis» als das Erregen einer im 
Menschen verborgenen Spannung destruktiver Emotionen versteht, die 
entmächtigt werden, wenn sich das psychische Gleichgewicht wieder 
einstellt.259  

Wenden wir den Blick wieder von den Tragödien und Tragödiendeu-
tungen zu den tragischen Situationen in der Lebenserfahrung. Diese Er-
fahrung ist immer auch kulturell konditioniert. Wie Unheil erfahren und 
gedeutet wird, hängt von zeitgeschichtlichen und kulturellen Erwartbar-

 
256 Fulda/Valk: Einleitung, in: dies. (Hg.): Die Tragödie der Moderne (siehe 

Anm. 68), 19f. 
257 «Das Leiden bleibt intensiv, aber die organische Verbindung zur Größe 

verschwindet.» (Mark W. Roche: Idealistische Ästhetik als Option für die 
heutige Ästhetik und Literaturwissenschaft, in: Vittorio Hösle / Fernando 
Suárez Müller [Hg]: Idealismus heute. Aktuelle Perspektiven und neue 
Impulse, Darmstadt 2015, 271–289, Zitat: 280. 

258 Eugen Drewermann: Das Tragische und das Christliche. Von der Aner-
kennung des Tragischen – oder: gegen eine gewisse Art des Pelagianismus 
im Christentum, Schwerte 1981. 

259 Siehe dazu: John P. Anton: Nietzsche’s Critique of Aristotle’s Theory of 
Tragic Emotions, in: Nenos A. Georgopoulos (Hg): Tragedy and 
Philosophy (siehe Anm. 102), 19–38. 



142 Die Erfahrung des Tragischen 

keiten ab. Der tragische Tod eines 40-jährigen wäre auch in früheren Jahr-
hunderten als schmerzliches Unheilsereignis empfunden worden, hätte 
aber angesichts der damaligen Lebenserwartung einen deutlich geringeren 
Verlust an gelebtem Leben bedeutet. In diesem Verlust aber liegt das Un-
heil, nicht im Sterben als solchem. 

«Unheil» bezieht sich aber nicht nur auf das physische und psychische 
Leid. Es hat eine tiefere, existenzielle Bedeutung. Heil meint Ganzheit und 
ist mit Sinngewissheit verbunden. Die Lebenswelt eines Menschen ist «in 
Ordnung», wenn und solange seine Erfahrungen darin in einen übergrei-
fenden Sinnzusammenhang eingebettet sind. Dieser ungebrochene Sinn-
zusammenhang gibt Erwartungs- und Orientierungssicherheit sowie das 
Gefühl, darin gut aufgehoben zu sein. Wo dieser Sinnzusammenhang aber 
zerbricht, da ist Un-Heil. Oder umgekehrt: Unheil ist, wo das, was zusam-
mengehört, was Halt gibt und trägt, auseinanderbricht. Das kann in tra-
gischen Erfahrungen geschehen: Das Sinngewebe, in dem ein Mensch nor-
malerweise lebt und handelt, zerbricht. Das Stimmigkeitsbewusstsein wird 
erschüttert. Das Zusammenstimmen kann dabei auf eine göttliche Ord-
nung bzw. allgemeiner auf eine transzendente Seinsordnung bezogen sein, 
die als Schicksalsmacht das Weltgeschehen und die Lebensläufe der Men-
schen bestimmt. Verletzt werden können aber auch die naturhaften und 
sozialen Regelmäßigkeiten und Verlässlichkeiten der Lebenserfahrung. 
Wenn das geschieht, kann das Grundvertrauen in die Tragkraft der 
Lebenswelt verloren gehen. Das gibt dem Tragischen den Beigeschmack 
des Unheimlichen. Im Extremfall macht es die Betroffenen zu existenziell 
Heimatvertriebenen, die eine letzte Einsamkeit in der Welt empfinden. 
Die existenzielle Gesichertheit des Menschen wird erschüttert, die Welt 
erweist sich als widerständig, die Welterfahrung als widersprüchlich, das 
Leben als fragil und vulnerabel. Das Tragische stürzt die Betroffenen in 
die Grunderfahrung der Unsicherheit, der Unverfügbarkeit und des 
Kontrollverlustes. Metaphern des Fallens und Untergehens, des Ge-
fangenseins in Unheilszusammenhängen und der Sehnsucht nach (Er-)
Lösung usw. werden zur Beschreibung und Deutung herangezogen.  

4.2.2 Kontingenz und Notwendigkeit 

Ludwig Wittgenstein charakterisierte das Tragische mit den Worten: «Es 
wäre gar nichts geschehen, wenn nicht … (Wenn er nicht mit einem Zipfel 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 143 

seines Kleides in die Maschine geraten wäre).»260 Eine an sich ganz harm-
lose, in anderen Fällen vielleicht sogar gut gemeinte Aktion kann eine de-
saströse Wirkung nach sich ziehen. Dem als tragisch erfahrenen Gesche-
hen haftet keine absolute Notwendigkeit an. Man kann aber auch nicht 
einfach von blinder Zufälligkeit sprechen. In der tragischen Situation 
überlagern sich diese beiden Prinzipien. Es ist die Kontingenz einer be-
dingten Notwendigkeit, in der personale Freiheit und situativer Zwang, 
Zufall und Notwendigkeit zusammentreffen.  

Das tragische Geschehen ereignet sich in einem komplexen Zusam-
menspiel von Naturkräften, Handeln, Interaktionen, Situationsumstän-
den und der Eigendynamik des Geschehensablaufs. Es hätte nicht so kom-
men müssen, wenn es nicht «ausgerechnet» zu dieser Zeit, an diesem Ort 
und unter diesen Umständen geschehen wäre. Das Tragische hat einen 
Zeit- und Ortsindex und es ist abhängig vom situativen Bedingungsgefüge, 
in dem es sich ereignet: Ein Ereignisverlauf wird als tragisch erfahren, 
wenn er am «falschen» Ort, zur «falschen» Zeit unter «unglücklichen» Um-
ständen geschieht. Er wäre vermeidbar gewesen.  

Auch wenn Handlungen darin eine Rolle spielen, bringen diese das 
Geschehen nicht absichtsvoll hervor. Es ereignet sich als nichtintendierte 
unheilvolle Folge einer vielleicht sogar guten Handlungsabsicht; in unbe-
absichtigter Beiläufigkeit mit verheerender Wirkung. Weil es unheilvolle 
Folgen hat, ist das tragische Geschehen nicht nur ein Nicht-sein-Müssen-
des, sondern auch ein Nicht-sein-Sollendes.  

In der spätantiken Philosophie hat Boethius zwischen einfacher und 
bedingter Notwendigkeit (necessitas simplex und necessitas condicionis) un-
terschieden.261 Die einfache (oder: absolute) Notwendigkeit besteht darin, 
dass etwas so und nicht anders geschehen kann. Boethius führt als Beispiel 
dafür den Tod eines Menschen an. Die bedingte Notwendigkeit bezieht 

 
260 Ludwig Wittgenstein: Vermischte Bemerkung (aus dem Nachlass), in: 

Werkausgabe, Bd. 8, Frankfurt a. M. 152017, 466.  
261 Boethius: Philosophiae Consolatio = Trost der Philosophie. Lateinisch/ 

Deutsch, hg. von Olof Gigon, Berlin, Boston 62014, Buch V, 6, § 27 
(«Duae sunt etenim necessitates, simplex una, veluti quod necesse est 
omnes homines esse mortales, altera condicionis, ut, si aliquem ambulare 
scias, eum ambulare necesse est.»). Siehe dazu: Hermann Weidemann: Die 
Unterscheidung zwischen einfacher und bedingter Notwendigkeit in der 
Philosophiae Consolatio des Boethius, in: History of Philosophy & Logi-
cal Analysis 1, 1998, 195–207. 



144 Die Erfahrung des Tragischen 

sich dagegen auf kontingente Ereignisse, die auch nicht oder anders hätten 
eintreten können, im Moment ihrer Ereignung aber nicht mehr anders 
sein können, als sie sind. Boethius führt als Beispiel dafür den Spaziergang 
eines Menschen an. In dem Augenblick, in dem dieser Spaziergang statt-
findet, kann er nicht mehr nicht und nicht mehr anders stattfinden. Aus 
vielen Möglichkeiten ist eine Möglichkeit Realität geworden. Hier gilt der 
Grundsatz des Aristoteles, dass «alles, was ist, dann mit Notwendigkeit ist, 
wenn es ist»262. Die einfache Notwendigkeit besteht also schon vor dem 
Eintreten des Ereignisses, die bedingte Notwendigkeit erst im Eintreten.  

Diese in der scholastischen Theologie und Philosophie – etwa bei 
Thomas von Aquin, Duns Scotus u. a. – weiter ausgebaute Unterschei-
dung263 ist für die Deutung tragischer Geschehensabläufe aufschlussreich. 
Diese Abläufe folgen einer konditionalen bzw. bedingten Notwendigkeit, 
die an die Bedingungen ihrer Ereignung gebunden ist.  

Es sind dies Situationen, in denen wir im Rückblick sagen: «Es musste 
ja so kommen». Damit ist aber keine absolut zwingende Notwendigkeit 
unterstellt, sondern gemeint: Unter diesen Bedingungen musste es so kom-
men. So etwa, wenn jemand einen schweren Fahrradunfall erleidet, weil 
er übermüdet schnell nach Hause fahren wollte und auf einer dunklen 
Straße auf nasser Fahrbahn in eine Straßenbahnschiene geriet. Wäre nur 
eine dieser Bedingungen anders gewesen, wäre der Unfall wahrscheinlich 
nicht eingetreten. Es hätte durchaus anders kommen können, wenn …! 
Die bedingte Notwendigkeit entsteht also in einer bestimmten Situation 
als Folge eines Kausal- bzw. Handlungszusammenhangs, bzw. einer Kreu-
zung verschiedener Kausalreihen, wobei mehrere, je für sich nicht-notwen-
dige (d. h. das Ereignis nicht zwingend verursachende) Ursachen zusam-
menwirken. Solche Unheilszusammenhänge werden als unabwendbar 

 
262 Aristoteles: Hermeneutik / Peri Hermeneias, Griechisch – Deutsch, über-

setzt und hg. von Hermann Weidemann, Berlin/Boston 2015, 19 a 27f, 
S. 101.  

263 Siehe dazu: Reinhold Bernhardt: Klugheit als Analogie für die göttliche 
Vorsehung?, in: Simon Maria Kopf / Georg Essen (Hg.): Vorsehung und 
Handeln Gottes. Analytische und kontinentale Perspektiven im Dialog, 
Freiburg i. Br. 2023, 117–145, bes. 124–129. – Martin Luther hat diese 
Unterscheidung zurückgewiesen, weil sie in seinen Augen die Allwirksam-
keit Gottes unterbestimmt (WA 18, 634, 30; vgl. auch: WA 1, 225,33f), 
Melanchthon (CR XIII, 207f) und Calvin (Inst. 16,9) haben sie dagegen 
(kritisch) rezipiert. 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 145 

erfahren, aber sie ereignen sich nicht mit absoluter Notwendigkeit, son-
dern als Folge einer kontingenten fatalen Eigendynamik, die nicht mit 
Determination verwechselt werden darf.  

Das Resultat der bedingt notwendigen Ereignissequenz bricht über ei-
nen Menschen oder ein Kollektiv herein, ohne dass es eindeutig und voll-
umfänglich auf ausweisbare Absichten und Ursachen zurückführbar wäre. 
In solchen Konglomeraten von unglücklichen Umständen, aporetischen 
Handlungsvollzügen und chaotischen Entwicklungen gerät die gewohnte 
Ordnung der Verhältnismäßigkeit von Ursache und Wirkung, Handlung 
und Handlungsfolge aus dem Lot. Das disruptive tragische Ereignis durch-
kreuzt die Wahrnehmungsroutinen. Mit seiner Unberechenbarkeit und 
Unbeherrschbarkeit traumatisiert es. Die bisherige Sicht auf das In-der-
Welt-Sein, die Welt selbst und ggf. den göttlichen Grund der Welt werden 
als Täuschung gewertet und verworfen. In diesem Sinne kann die tragische 
Situation eine tiefe existenzielle Ent-Täuschung bewirken. 

In solchen Fällen wird die Regelmäßigkeit des Ursache-Wirkungs-Konne-
xes, wie er für das klassische naturwissenschaftliche Weltbild fundamental 
ist,264 durch chaotische Dynamiken unterlaufen. Die modernen «Chaos-
theorien», welche die emergenten, nonlinear verlaufenden Selbstorganisa-
tionsprozesse komplexer Systeme zu erklären versuchen,265 können eine 
naturwissenschaftliche Hilfe für das Verstehen tragischer Situationen bie-
ten. Tragische Ereignungsverläufe wären demnach als nichtlineare Pro-
zesse zu beschreiben, bei denen Ordnungsmuster nicht aufgebaut, sondern 
zerstört werden, analog zum Phänomen der Entropie. Es handelt sich 
dabei aber bestenfalls um eine Analogie. Der Erklärungshorizont dieser 
Theorien erstreckt sich ausschließlich auf naturwissenschaftlich erfassbare 
Phänomene, während sich die Erfahrung des Tragischen vor allem auf 
geschichtliche, soziale und existenzielle Situationen bezieht, die allerdings 
immer auch in naturhafte Rahmenbedingungen eingebettet sind. 

Aus der Kontingenz ergibt sich die Unwahrscheinlichkeit und Unvorherseh-
barkeit des tragischen Geschehens. Es war nicht zu erwarten. Im Rückblick 

 
264 Wie es etwa zum Ausdruck kommt, in: Spinoza, Ethica, I,36 oder II,9 und 

in Leibniz’ Theorem, dass die Natur keine Sprünge macht. 
265 Siehe dazu: Reinhold Bernhardt: Geist in der Natur. Selbstorganisations-

theorien und Pneumatologie, in: Bernhard Nitsche u. a. (Hg.): Gott – 
Geist – Materie. Personsein im Spannungsfeld zwischen Natur und Trans-
zendenz, Regensburg 2020, 163–177.  



146 Die Erfahrung des Tragischen 

gibt es dann Stimmen (wozu auch die eigene Stimme der Betroffenen ge-
hören kann), die sagen: «Damit hätte man rechnen können oder sogar 
müssen». Vor dem Ereignis hat man aber nicht damit gerechnet, weil die 
Eintrittswahrscheinlichkeit so gering war. Ereignisse, die als tragisch erfah-
ren werden, sind kaum antizipierbar und damit prognostizierbar. Im 
Rückblick wären sie bei Anwendung geeigneter Maßnahmen in vielen Fäl-
len vermeidbar gewesen oder hätten abgemildert werden können; zum 
Zeitpunkt ihres Eintritts war das aber nicht erkennbar. Es geht also immer 
auch um die Beschränkung der Erkenntnismöglichkeiten, der Folgenab-
schätzung und der vorausschauenden Handlungsmacht. Daraus resultiert 
ein Gefühl der Ohnmacht in und gegenüber solchen Situationen.  

Die Erfahrung des Tragischen besteht in einer Divergenz zwischen 
dem tatsächlichen Schaden bzw. dem erlittenen Leid auf der einen Seite 
und der Erwartung des «Rechten» auf der anderen. Sie betrifft also das 
Missverhältnis zwischen Erwartung und Ereignung, Anspruch und Erfül-
lung sowie zwischen Tun und Ergehen, sodass sie als unverdientes Leid 
erfahren wird. Die «konnektive Gerechtigkeit», der zufolge «alles Ergehen 
als Lohn oder Strafe an ein vorgängiges Tun rückbezogen und dem Walten 
einer alles verknüpfenden Gerechtigkeit zugeschrieben wird»266, zerbricht. 

Dieses Missverhältnis macht eine sinnhafte Deutung des Leidens, etwa 
als Vergeltung, unmöglich. In besonders schweren Fällen wird für die Be-
troffenen die Basisüberzeugung von einer rationalen, guten und gerechten 
Weltordnung, in der eine verlässliche Vergeltungskausalität herrscht, aus 
den Angeln gehoben. Es geht also nicht mehr nur um die jeweils spezifi-
sche Erfahrung des Tragischen, sondern um die Bedingungen von Erfah-
ren und Handeln insgesamt. Die der Welterfahrung und dem Handeln 
zugrunde liegende Sinnunterstellung pulverisiert. Es gibt keine Garantie 
für die Sicherheit des Bestehenden und für eine lineare Entwicklung auf 
ein vorgesehenes oder wenigstens vorhersehbares Ziel hin. Man kann sich 
auf nichts mehr verlassen. Die Existenzvollzüge und sogar die Existenz-
grundlagen erweisen sich als unzuverlässig. Das Urvertrauen in die exis-
tenztragende Wirklichkeit geht verloren. 

 
266 Jan Assmann: Vertikaler Sozialismus. Solidarität und Gerechtigkeit im alt-

ägyptischen Staat, in: Richard Faber (Hg.): Sozialismus in Geschichte und 
Gegenwart, Würzburg 1994, 45–60, Zitat: 48. 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 147 

Doch nicht jede tragische Erfahrung reißt solche Abgründe auf und 
nicht jede Kontingenz ist unheilvoll. Es gibt auch glückliche Kontingen-
zen. In der Alltagssprache wird die als positiv erfahrene Kontingenz oft als 
«Glück», die negativ erfahrene als «Unglück», in leichteren Fällen auch als 
«Missgeschick» bezeichnet. Doch bleiben wir bei der tragischen Kontin-
genzerfahrung. 

Von der unmittelbaren Erfahrung tragischer Kontingenz ist deren re-
flexive Deutung und Beschreibung zu unterscheiden. Die Kontingenz des 
Tragischen kann den davon Betroffenen und außenstehenden Beobach-
tern auf vielfältige Weise erscheinen; sie kann von ihnen unterschiedlich 
gedeutet und zum Ausdruck gebracht werden: als Verkettung unglückli-
cher Umstände, als Zusammenwirken von an sich harmlosen Ursachen 
und Entwicklungslinien, als irrationale Eigengesetzlichkeit von Prozessver-
läufen, als Verkopplung von Dysfunktionen, als Verstricktsein in ausweg-
lose Situationen, als vergebliches Bemühen und Scheitern bei der Verwirk-
lichung bester Absichten, als Verblendung, die zur (Selbst-)Zerstörung 
führt, als Verwicklung in ruinöse Beziehungsgeflechte, (metaphorisch ge-
sprochen) als Dämonie der Dinge, «Tücke des Objekts»267, Ironie des 
Schicksals usw. 

Die Kontingenzerfahrung kann als unglücklicher Zufall («Unfall») hin-
genommen, aber auch auf eine verruchte schicksalhafte Notwendigkeit, 
auf einen numinosen Fluch, auf die Verschwörung dämonischer Mächte, 
auf verdeckt wirkende Aktinstanzen oder auf den geheimen Ratschluss 
Gottes und das daraus folgende göttliche Handeln zurückgeführt werden. 
Es sind dies Strategien zur Bewältigung der Kontingenzerfahrung, die aus 
der bedingten eine absolute Notwendigkeit machen und dazu metaphysi-
sche Deutungen heranziehen. 

Zu diesen metaphysischen Deutungen gehören auch die pessimisti-
schen Weltanschauungen und pantragischen Philosophien, die das Tragi-
sche aus einer inneren Unstimmigkeit der Wirklichkeit und aus grund-
legenden Widersprüchen des menschlichen Daseins erklären. Sie stellen 
das Tragische unter ein Notwendigkeitsprinzip. Selbst in Schellings und 
Hegels Dialektik herrscht dieses Prinzip: Die These treibt mit innerer Not-
wendigkeit ihre Antithese hervor.  

 
267 Diese Redewendung geht auf den Roman «Auch Einer» von Friedrich 

Theodor Vischer (1879) zurück. 



148 Die Erfahrung des Tragischen 

Dass es auch nicht-tragische und sogar glückliche Kontingenzen gibt, 
zeigt, dass das Bestimmungsmerkmal der Kontingenz nicht ausreicht, um 
das Tragische zu qualifizieren. Es müssen weitere Merkmale hinzukom-
men, vor allem die Erfahrungsqualität der Sinnlosigkeit. 

4.2.3 Sinnlosigkeit 

Das tragische Geschehen wird als sinnlos erfahren und führt damit vor die 
bittere Einsicht, dass es abgrundtief Sinnloses in der erfahrenen Wirklich-
keit gibt. Es ist ohne Sinn oder sogar widersinnig und zieht damit die 
durchgehende Sinnhaftigkeit des Seins und Daseins in Zweifel. Je tiefer 
der Abgrund, umso heftiger das Erschrecken darüber. Das unschuldige 
Leiden ist der Inbegriff des Sinnlosen. 

An dieser Stelle unterscheidet sich die hier vorgeschlagene Interpreta-
tion des Tragischen am markantesten von vielen der tragödientheoreti-
schen (a), religiösen (b) und philosophischen (c) Deutungen.  

(a) In der Tragödie steht der Held, auch wenn er an göttlichen Mächten 
oder an einer höheren Gerechtigkeitsordnung scheitert, in einem größeren 
Sinnzusammenhang. Die Tragödien beschreiben und inszenieren das tra-
gische Geschick als ein letztlich sinnvolles, auch wenn sich der Sinn bzw. 
die Sinnordnung den Akteuren erst kurz vor oder in ihrem Untergang 
offenbart. Die Erkenntnisposition der Zuschauer ist dabei in der Regel 
gegenüber derjenigen, die die Akteure einnehmen, erhöht. Sie sehen das 
Unheil oft schon früher heraufziehen und erkennen die innere Not-
wendigkeit des Geschehensablaufs. Bis sich der Sinn des tragischen 
Geschehens zeigt, kann es jedoch als sinnlos erscheinen. Sinnlosigkeit ist 
nur Schein.  

Wolfgang Schadewaldt deutet die Sinnwidrigkeit als Erfahrung des 
«Amphibolischen», in der  

«wir das Geschehen nicht nach einem Sinn ablaufen sehen, aber es ist auch 
nicht Unsinn, sondern wir treffen auf den Schein des Unsinns, der in 
Wahrheit eben doch nicht unsinnig ist. Man kann auch sagen, dass der 
Sinn so verhüllt ist, dass man nur zu ihm durchbrechen und das Gesche-
hen transparent machen kann durch das Leiden.»268  

 
268 Schadewaldt: Die griechische Tragödie (siehe Anm. 26), 58. 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 149 

Nach Manfred Krüger gibt es keine Tragödie ohne eine «Sinngebung, Auf-
hebung, Erlösung im oder vom tragischen Untergang»269. 

(b) Ähnlich ist es in vielen religiösen Deutungen von tragischen Leid-
erfahrungen. Ihnen zufolge gründet die Erfahrungsqualität der Sinnlosig-
keit in einem Mangel an Einsicht. Die tragischen Erfahrungen, die den 
Betroffenen als sinnlos erscheinen, folgen einem von Gott oder den 
Göttern gefügten Sinnmuster. Dieses liegt allerdings im Geschehens-
vollzug nicht vor Augen, sondern offenbart sich erst in der Rückschau. Im 
Erleiden der tragischen Situation soll es von den Glaubenden aber als 
verborgener Grund angenommen werden. Die Möglichkeit des wirklich 
und abgrundtief Sinnlosen wird dabei nicht zugestanden.  

(c) Ebenso in den philosophischen Interpretationen: Die idealistischen 
Wirklichkeitsdeutungen leiten dazu an, zwischen den vordergründigen Er-
scheinungen und der eigentlichen Wirklichkeit zu unterscheiden. Damit 
nehmen sie eine Erkenntnisposition ein, welche die Erfahrungserkenntnis 
überbietet. Daraus kann sich dann die Depotenzierung tragischer Erfah-
rungen ergeben, indem diese auf einen höheren, dem Erfahrungssubjekt 
aber verborgenen Sinn zurückgeführt werden.  

Nach Hegels dialektischer Deutung stellt das Tragische ein Moment 
im Fortschrittsprozess dar. Für Scheler besteht es darin, dass ein positiver 
(!) Wert sich selbst oder einen anderen positiven Wert vernichtet. Jaspers 
stellt es in den sinnstiftenden Ganzheitshorziont des Umgreifenden. So 
liegt dann auch im Untergang des tragischen Helden ein Sinn. All diese 
Deutungen unterscheiden zwischen der subjektiv erfahrenen Sinnlosigkeit 
und dem objektiv gegebenen Sinn. Die «Kollisionstheorie» stellte das Auf-
einandertreffen verschiedener, in Spannung zueinander stehenden Sinn-
ordnungen ins Zentrum der Tragödiendeutung. Dieser Theorie zufolge 
wird das Handlungssubjekt, das diesem Konflikt ausgesetzt ist, paralysiert 
und/oder durch die unvermeidliche Verletzung einer der beiden Sinnord-
nungen zu einem verwerflichen Handeln gezwungen. Aber beide sind 
sinnhaft. Beide haben ihren Platz in der insgesamt rationalen Matrix der 
Wirklichkeit.  

Dagegen erachte ich das sinnlos Tragische nicht als eine bloß subjektive 
Erfahrung, die den objektiv gegebenen Sinn (noch) nicht zu erkennen ver-
mag und damit defizitär bleibt. Es kann und soll nicht bestritten werden, 

 
269 Manfred Krüger: Wandlungen des Tragischen. Drama und Initiation, 

Stuttgart 1973, 13. 



150 Die Erfahrung des Tragischen 

dass es Geschehnisse und Situationen gibt, die als sinnlos erlebt werden, 
die sich retrospektiv bzw. in anderer Perspektive aber für die Betroffenen 
als sinnvoll erweisen. Man kann aber nicht prinzipiell zwischen der unei-
gentlichen Sinnerfahrung und der eigentlichen, aber der Erfahrung (noch) 
entzogenen Sinnwirklichkeit unterscheiden. Eine solche Unterscheidung 
tendiert dazu, der Sinnlosigkeitserfahrung mit «aufgesetzten» Sinnstiftun-
gen zu begegnen, die sich dem abgrundtief Sinnlosen nicht wirklich aus-
setzen, sondern eine privilegierte Erkenntnisposition einzunehmen bean-
spruchen und von dort aus Sinnantworten geben. Damit unterschätzen sie 
den Realitätsgehalt des Sinnlosen und relativieren die Erfahrung der Sinn-
losigkeit.  

Bei Schopenhauer und Nietzsche schlägt das Pendel hingegen in die 
andere Richtung aus: Ihnen zufolge ist nicht nur das jeweilige tragische 
Geschehen, sondern die Wirklichkeit, in der es sich ereignet, und damit 
auch das gesamte Dasein des Menschen insgesamt sinnlos. Dabei liegt die 
Sinnlosigkeit nicht auf der Oberfläche der Erfahrung, sondern auf dem 
Grund der Wirklichkeit und in der conditio humana. Das Tragische als 
Sinnloses zeigt, wie brüchig die Matrix der Wirklichkeit des menschlichen 
Lebens und der Welt ist.  

Gottfried Benn beschrieb die Welt im diametralen Gegensatz zu Leib-
niz als «prästabilierte Disharmonie»270 und als die «qualerfüllteste aller 
denkbaren Welten»271. Er kehrte die privatio-boni-Lehre um: Das Gute ist 
die bloße Abwesenheit des Schlechten.  

George Steiner sah die Tragödie als Ausdrucksform einer solchen 
Negativität, die wiederum in der Ur- bzw. Erbsünde verwurzelt ist:  

«This nucleus (Ur-grund) is that of ‹original sin.› Because of that fall or 
‹dis-grace› […] the human condition is tragic. It is ontologically tragic, 
which is to say in essence. Fallen man is made an unwelcome guest of life 
or, at best, a threatened stranger on this hostile or indifferent earth […]. 
Thus the necessary and sufficient premise, the axiomatic constant in trag-
edy is that of ontological homelessness […] of alienation or ostracism from 

 
270 In einem Brief an Erich Wasmuth vom 27.03.1951, in: Gottfried Benn: 

Ausgewählte Briefe, Wiesbaden 1957, 208. 
271 Gottfried Benn: Prosa und Szenen, in: Gesammelte Werke, hg. von Dieter 

Wellershoff, Bd. 2, Wiesbaden 1958, 282. 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 151 

the safeguard of licensed being. There is no welcome to the self. This is 
what tragedy is about.»272  

Shakespeare lässt Macbeth ausrufen, das Leben sei ein «wandelnder 
Schatten» («walking shadow»): «it is a tale, told by an idiot, full of sound 
and fury, signifying nothing.»273  

Das kann zum verzweifelten Wunsch führen, besser nie geboren wor-
den zu sein. Schon der Chor in Sophokles’ Ödipus auf Kolonos hatte ge-
sungen: «Nie geboren zu sein: Höheres denkt kein Geist!»274  

In solchen Negativierungen der Welt werden Erfahrungen des Tragi-
schen und Sinnlosen zu einer philosophischen Weltanschauung vergrund-
sätzlicht, und nun umgekehrt die vielen Erfahrungen von Sinnhaftigkeit 
depotenziert.  

Wie in den Abschnitten 3.2.1 und 3.2.2 dargelegt, vermag ich diesem 
Pessimismus der nihilistischen Weltanschauungen nicht zu folgen. Sie ste-
hen in der Gefahr, das Tragische zu mythisieren. Dabei werden Konflikte 
metaphysisch aufgestuft und für prinzipiell unlösbar erklärt, die Situation 
als absolut ausweglos definiert und Erfahrungen des Scheiterns für schick-
salhaft unabwendbar deklariert. Eine solche Überhöhung des Tragischen 
kann die Unlösbarkeit, Ausweglosigkeit und Unabwendbarkeit zementie-
ren und Auswege verbauen. 

Nach meiner Deutung ist die Wirklichkeit nicht insgesamt sinnlos, 
aber es gibt Sinnloses in ihr und das Tragische gehört dazu. Wenn die 
ganze Welt sinnlos wäre, gäbe es keinen Sinnhorizont mehr, vor dem das 
Sinnlose in der Welt als sinnlos erkannt werden könnte. Das Postulat einer 
absoluten Sinnlosigkeit des menschlichen Daseins und der Welt nivelliert 
spezifische Erfahrungen von Sinnlosigkeit. Mehr noch: Ontologisierungen 
führen zu Legitimierungen: Wenn die Ursachen des Leides in der Seins-
struktur angelegt sind, ist das Leid «begründet». Bestenfalls seine Folgen 
können dann bekämpft werden. 

Treten wir einen Schritt zurück und fragen, was Sinn und damit auch 
Sinnlosigkeit bedeutet. Bei der Beantwortung dieser Frage kann man vier 
eng miteinander verwobene Ebenen oder Dimensionen unterscheiden. 

 
272 George Steiner: «Tragedy», reconsidered, in: New Literary History 35, 

2004, 1–15, Zitat: 2f. 
273 Shakespeare: Macbeth V/5, v.26–28. 
274 V. 1225f (μὴ φῦναι τὸν ἅπαντα νικᾷ λόγον. Wörtlich: «Nicht geworden 

zu sein siegt über jeden Logos». 



152 Die Erfahrung des Tragischen 

Die erste Ebene betrifft das Denken, die zweite das Handeln, die dritte das 
Erfahren und die vierte schließlich die Existenz des Menschen, also sein 
gesamtes Selbst- und Weltverhältnis. 

(a) Auf der theoretischen Ebene des Denkens, Urteilens und Sprechens 
ist das Sinnlose das Unsinnige, das Irrationale, das Unvernünftige, das Un-
durchschaute und Unverstandene, das A-logische oder Anti-logische, das 
sich nicht in einen vernünftigen Sinnzusammenhang einordnen lässt. 
Metaphorisch gesprochen ist es das Dunkle.  

Tragische Erfahrungen haben neben den physischen und psychischen 
immer auch reflexive Dimensionen. Bei ihrer reflexiven Verarbeitung 
kommt die rationale Uneinholbarkeit zu Bewusstsein. Sinnlosigkeit be-
deutet dabei, dass sich diese Erfahrungen einer solchen Verarbeitung und 
nicht selten auch der rationalen Artikulation entziehen. Es gibt keine sinn-
stiftende Versöhnung der Vernunft mit der Sinnlosigkeit der tragischen 
Ereignisse. Im Blick auf seinen Grund ist das Sinnlose grundlos und im 
Blick auf sein Ziel ziellos. Im ersten Fall gibt es keinen zureichenden 
Grund dafür. Im zweiten Fall ist es das A-teleologische oder das Anti-
teleologische, das zu nichts oder zu Negativem führt.  

(b) Bezogen auf das Handeln hat Sinnlosigkeit die Bedeutung des 
Zwecklosen, des Vergeblichen, des Dysfunktionalen, das dem Erreichen 
eines Handlungsziels nicht dient oder sogar kontraproduktiv ist. Zwischen 
dem Handlungsmotiv, dem (naturhaften und sozio-kulturellen) Hand-
lungskontext, der Handlung selbst und der Handlungsfolge besteht kein 
sinnvoller Zusammenhang. Dabei ist das Sinnlose zunächst nicht mora-
lisch qualifiziert – als etwas Böses. Es kann auch in einer fruchtlosen An-
strengung bestehen, aus der kein Schaden entsteht. Doch selbst eine solche 
Vergeblichkeit kann für den Handelnden selbst und womöglich auch für 
die von der Handlung Betroffenen ein leidverursachendes Übel (malum) 
darstellen. Es ist dann zwar nicht böse, wohl aber «umsonst» oder sogar 
schlecht.  

(c) Bezogen auf die Erfahrung von Situationen, Ereignissen und Ge-
schehensabläufen besteht das Sinnlose nicht – wie beim Handeln – im 
Missverhältnis zwischen der Intention und dem tatsächlichen Resultat der 
Handlung, also zwischen Tun und Ergehen, sondern in der Diskrepanz 
bzw. Inkohärenz zwischen der erwarteten und der tatsächlichen Entwick-
lung eines Geschehensablaufs. Im Blick auf die mit ihnen verbundenen 
Erwartungen sind diese Situationen, Ereignisse und Geschehensabläufe 
fruchtlos oder zeitigen sogar schädliche Früchte. Sie laufen ins Leere. Das 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 153 

Sinnlose ist das Chaotische, Unnütze, das für nichts gut ist. Es «taugt» 
nicht oder – wie man früher sagte: Es ist das, was nicht «frommt», abgelei-
tet vom althochdeutschen Wort fruma («Nutzen», «Wohl»).  

Für (b) und (c) gilt: Sinnlose Handlungen, Situationen und Ereignisse 
dienen keinem höheren Guten und verhindern kein Übel; sie tragen nichts 
oder Negatives aus. Sinn hat ein Ereignis dagegen, wenn ein Wille, eine 
Absicht bzw. eine Zielsetzung, oder ein Prinzip, Wert oder Gut die Ent-
stehung und Entwicklung bestimmt.  

(d) Auf der existenziellen Ebene des Lebensvollzugs ist Sinn und Sinn-
losigkeit nicht mehr auf partikulare Handlungen und Ereignisse bezogen, 
sondern auf den gesamten Erfahrungszusammenhang und damit auf die 
Verfassung des eigenen Lebens, einschließlich der Vorstellungen von des-
sen Gelingen. Hier besteht das Sinnlose im Verlust oder in der Entleerung 
der Grundbeziehungen des Menschen: der Beziehung zu anderen Men-
schen, der Beziehung zur außermenschlichen Umwelt, der Beziehung zu 
sich selbst und – für Glaubende – der Beziehung zu Gott. Es handelt sich 
dabei um Erfahrungen der Verlassenheit und Verlorenheit, der Entfrem-
dung, des Selbstverlustes, um das Gefühl, dass das eigene Leben und sogar 
die eigene Person keinen Wert mehr haben. Die ontologische Geborgen-
heit («ontological security»275), d. h. das Urvertrauen in die Lebenswelt 
geht verloren. Die Konstitution des Selbstseins, des Selbstvertrauens (im 
tiefsten Sinn des Wortes) und der Selbstbestimmung werden erschüttert. 
Diese Erfahrungen können ausgelöst sein durch den Tod des Partners oder 
der Partnerin, durch eine Krankheit, die das bisherige Lebenskonzept aus-
hebelt, durch den Verlust der sinnstiftenden Arbeit usw. Metaphorisch ge-
sprochen ist das Sinnlose auf dieser existenziellen Ebene das Leere. Es ist 
nicht nur ein Sinndefizit, sondern der Absturz in ein Sinnvakuum. Dieses 
Geworfensein in einen Abgrund legt einen tiefschwarzen Schatten auf das 
Leben und die Welt insgesamt.  

 
275 Anthony Giddens definiert «ontological security» als grundlegendes Be-

dürfnis nach «a sense of continuity and order in events, includig those not 
directly within the perceptual environment of the individual» (Anthony 
Giddens: Modernity and Self-Identity. Self and Society in the Late 
Modern Age, Stanford, CA, 1991, Nachdruck 2022, 243). Ihm zufolge 
gilt: «to be ontologically secure is to possess, on the level of the unconscious 
and practical consciousness, ‹answers› to fundamental existential questions 
which all human life in some way addresses» (a. a. O., 47). 



154 Die Erfahrung des Tragischen 

Die unmittelbare Erfahrung des Tragischen ist vor allem auf der zwei-
ten und dritten der vier Ebenen lokalisiert. Damit einher geht die Bemü-
hung um die Deutung des Erfahrenen (erste Ebene) und die mehr oder 
weniger starke Erschütterung des Selbstverhältnisses (vierte Ebene). In gra-
vierenden Fällen reißt diese pathische Erfahrung einen Menschen aus sei-
ner existenziellen Verankerung. Bei der existenziellen Sinnlosigkeit geht es 
nicht mehr um ein sinnloses Übel. Hier ist die Sinnlosigkeit selbst das 
Übel. Nicht jede Erfahrung des Tragischen reicht in diese Tiefe, wo sie 
aber in solche Abgründe stürzt, wo also die «Passung» des eigenen Lebens 
mit der Mitwelt verloren geht, kann man mit Ludwig Marcuse von «abso-
luter Tragik» sprechen. Marcuse bezeichnete mit diesem Begriff das spezi-
fisch moderne Verständnis des Tragischen als «tragischer Tragödie», die 
sich im «Leid ohne Sinn» ausspreche.276 Während die Antike das Tragi-
sche zu deuten suchte und während die Klassik es überwinden wollte, 
bleibe in der Moderne «nur Verdichtung und Formulierung, als letzte, 
einzig noch mögliche Reaktion.»277  

Die Empfindung von Sinnlosigkeit potenziert das Leiden. Es kann 
nicht mehr auf einen Grund zurückgeführt, damit in eine Sinnordnung 
integriert und auf diese Weise deutend bewältigt werden. So ist dem Lei-
denden die Möglichkeit genommen, das ihm widerfahrende unerträglich 
Negative wenigstens ex post reflexiv zu entmachten. Es gibt kein Deute-
netz, das die Ohnmachtserfahrung auffangen könnte. In dieser Sinnlosig-
keit des Leidens, nicht im Leiden selbst, sieht Nietzsche denn auch das 

 
276 Ludwig Marcuse: Die Welt der Tragödie, Berlin 1923 (Nachdruck Mün-

chen 1977), 17f. Auch George Steiner hatte von der «absolute tragedy» 
(im Gegenüber zu «tempered tragedy») gesprochen (Steiner: The Death of 
Tragedy [siehe Anm. 69], xi–xiv). Damit ist die Entfremdung und die Un-
heimlichkeit der menschlichen Existenz in der Welt sowie die Ausweg-
losigkeit dieser Existenzverfassung bezeichnet: «a view of reality in which 
man is taken to be an unwelcome guest in the world» (a. a. O., xi; siehe 
auch die oben zitierte, in Anm. 272 belegte Aussage Steiners). Tragödien 
dieser Art sieht er weniger in der griechischen Antike (mit Ausnahme von 
einzelnen Tragödien des Euripides) als in der Moderne, also in Dramen 
des 19. und 20. Jahrhunderts. Erst hier werde eine gänzliche Bodenlosig-
keit erreicht. Siehe auch: Steiner: «Tragedy», reconsidered (siehe Anm. 272), 
1–15; ders.: A Note on Absolute Tragedy, in: Literature and Theology 
4/2, 1.7.1990, 147–156. 

277 Marcuse: Die Welt der Tragödie, 20. 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 155 

eigentliche Problem: «[N]icht das Leiden selbst war das Problem, sondern 
dass die Antwort fehlte für den Schrei der Frage ‹wozu leiden?›»278 

Wiederum gilt nicht der Umkehrschluss: Dass das Tragische sinnlos 
ist, bedeutet nicht, dass alles Sinnlose tragisch ist. Es gibt auch Sinnloses, 
das nicht als tragisch erfahren wird: So kann man etwa einen routinemäßig 
vollzogenen Ritus als sinnlos empfinden, ohne darin etwas Tragisches zu 
sehen. Die beiden Begriffe – das Tragische und das Sinnlose – sind also 
nicht deckungsgleich. Sie liegen auf unterschiedlichen Ebenen, berühren 
sich aber partiell. 

Wie verhalten sich die beiden Bestimmungsmerkmale des Tragischen – 
das Sinnlose (auf der empirischen Ebene des Handelns und der Erfahrung) 
und das leidverursachende Übel (malum) – zueinander? Das Sinnlose ist 
nicht immer mit Leid verbunden – es gibt auch eine Sinnlosigkeit, der 
man apathisch und fatalistisch gegenübersteht. Und nicht jedes leidvolle 
Übel ist sinnlos. Es gibt auch ein «ethisches» Leiden, das einen Sinn hat. 

• Eine Strafe etwa stellt für den Bestraften zwar ein Übel dar, aber sie 
hat in der Regel einen Sinn, der sie als gerechtfertigt erscheinen 
lässt. Dieser besteht (objektiv) in der Wiederherstellung des Rechts-
zustands und (subjektiv) in einer erzieherischen Maßnahme. Damit 
ist sie auf einen gesamtgesellschaftlichen Nutzen ausgerichtet.  

• Ein medizinischer Eingriff kann Schmerzen verursachen und damit 
Leid zufügen, stellt damit aber die Gesundheit wieder her.  

• Das Leiden einer Frau bei der Geburt eines Kindes ist ein lebens-
dienliches Leiden.  

Das Tragische hingegen stellt ein sinnloses Übel dar, das sinnloses Leid zu-
fügt; sinnlos, weil es durch keinen höheren Zweck zu rechtfertigen und für 
nichts gut ist. Es hat wohl eine Ursache, aber keinen Grund. Ihm wohnt 
keine Bedeutung und kein Wert inne. Es folgt nicht einer Ordnung und 
steuert nicht auf ein Ziel zu. Vielmehr stellt es den Einbruch des Chaoti-
schen in eine lebensweltliche Ordnung dar. Zu seiner Beschreibung ge-
braucht man die Vorsilbe «Un»: Es ist das Un-Bestimmbare und Un-
Fassbare, das Un-Zugängliche und Un-Verfügbare, das Un-Kontrollier-
bare, ein Un-Fall. 

 
278 Friedrich Nietzsche: Zur Genealogie der Moral III, 28 (KSA 5, 411). In 

der Fortsetzung des Zitats heißt es: «Die Sinnlosigkeit des Leidens, nicht 
das Leiden war der Fluch, der bisher über der Menschheit ausgebreitet lag.» 



156 Die Erfahrung des Tragischen 

4.2.4 Konflikt bzw. Kollision 

Wie gesehen, stand in den philosophischen Tragiktheorien der Neuzeit 
das Moment der Kollision im Vordergrund. Demnach besteht das Tragi-
sche im Kern in einem verhängnisvollen Antagonismus, einer Antinomie 
oder Aporie. Diese wurde vornehmlich als Aufeinanderprallen objektiver 
Normen, Prinzipien, Gebote, Werte und Güter aufgefasst, die wiederum 
in ethische, soziale, politische oder metaphysische Ordnungen eingebun-
den sind. Daher betrifft der Konflikt auch die Ordnungen selbst. Die Tra-
gödien, in denen solche Kollisionen dargestellt wurden, hat man als «Kon-
flikttragödien» (→ 2.6) bezeichnet. Darin wird die «objektive» Kollision 
der Ordnungen in oder zwischen den handelnden Figuren ausgetragen.  

Man kann verschiedene Dimensionen unterscheiden, in denen sich der 
Konflikt bzw. die Kollision vorrangig ereignet:  

• Eine metaphysische Dimension, bei der es zur Kollision individuel-
ler Antriebe mit der überindividuellen Seins-, Sollens- oder Wert-
ordnung oder zum Zusammenprall zweier konträrer Ordnungen 
kommt. Die Determinanten der moralischen oder rechtlichen Ord-
nung können dabei auf die Familie, die Gesellschaft, den Staat oder 
die Götter bezogen sein. Kollisionen dieser Art sind vor allem in 
den antiken Dramen dargestellt, können aber auch Gehalte gegen-
wärtiger Erfahrungen bzw. Erfahrungsdeutungen sein, denn die 
Säkularisierung der Kultur führt auch zu Refatalisierungen.  

• Eine soziale Dimension, bei der die Absicht des Handelnden mit 
der Intention von Personen oder Gemeinschaften kollidiert, die an-
deren indispensablen Antrieben, unaufhebbaren Prinzipien oder 
absoluten Verpflichtungen folgen. 

• Eine psychische Dimension, bei der sich der Konflikt als Zwiespalt 
in der betroffenen Person ereignet. Es kommt zu einer praktischen 
Aporie des Sollens, Wollens, Entscheidens und Handelns. Sollen, 
Wollen, Können und Tun fallen auseinander. Das Subjekt gerät in 
eine innere Dissonanz, die auch als Kampf mit bzw. gegen sich 
selbst erfahren werden kann. 

Der Konflikt besteht dabei:  
• In bzw. zwischen überindividuellen Normensystemen, aus denen 

sich kontradiktorische Handlungsaufforderungen ergeben. Die sich 
widerstreitenden Imperative können nicht zugleich befolgt werden. 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 157 

• Zwischen Wollen und Handeln, d. h. zwischen einer Handlungs-
intention und dem tatsächlichen Handeln, das einem Handlungs-
zwang unterliegt, sei es, dass dieser von einem inneren Antrieb oder 
von einer äußeren naturhaften Notwendigkeit ausgeht, sei es, dass 
er in einem herrscherlichen Diktat, einer sakrosankten moralischen 
Norm, einem politischen Gesetz oder einem göttlichen Gebot 
gründet. 

• Innerhalb des Wollens, d. h. zwischen zwei unvereinbaren inneren 
Willensrichtungen, die inkompatible Handlungsziele vorgeben.279  

Der zweite dieser drei Fälle – die Diskrepanz zwischen Wollen und Han-
deln – ist schon von Paulus angesprochen worden. In Röm 7,15–23 han-
delt der Apostel davon, dass das alte Ich gerade das tut, was es nicht will. 
Die Autonomie des Menschen ist hier nicht nur von außen, durch die 
Strukturen seiner Lebenswelt, sondern von innen, durch (in diesem Fall: 
«fleischliche») Deformationen des Willens und die Verselbstständigung 
des Handelns gegenüber dem Willen begrenzt, wobei diese Deformation 
auf die Macht der Sünde zurückgeht. Der Wille will nicht immer das für 
den Menschen wirklich Gute und das Handeln folgt nicht immer dem 
Willen. In 5.2 bespreche ich diesen Textabschnitt ausführlicher. 

Beim dritten der genannten drei Fälle – dem Willenskonflikt – treffen ver-
schiedene Willensrichtungen aufeinander. Diese können bestimmt sein 
durch: 

• bewusste oder unbewusste Bedürfnisse des natürlichen Daseins, 
durch Triebe und Leidenschaften; 

• die Vernunft, die mit rationalem Kalkül in der Situationsbeurtei-
lung und Folgenabschätzung zu Werke geht;  

• das Gewissen, das sich an indispensable ethische Normen und Ge-
bote gebunden und in die tief empfundene Verantwortung vor den 
Instanzen gestellt weiß, die diese Normen und Gebote erlassen haben. 

In tragischen Konflikten überkreuzen sich diese Dimensionen. Das Er-
strebte tritt in Spannung zum Erstrebenswerten, die Selbstbestimmung des 

 
279 Nach Emil Angehrn ist «[d]as Selbst-Gewählt-Haben des Nicht-Gewoll-

ten […] der Kern des tragischen Handelns, das darin nicht nur der Ab-
gründigkeit der Schuld, sondern zugleich des Leidens begegnet» (Emil 
Angehrn: Konstellationen und Grenzen des Tragischen. Figuren der 
Negativität, in: Hühn/Schwab (Hg.): Die Philosophie des Tragischen 
[siehe Anm. 42], 39–59, Zitat: 49). 



158 Die Erfahrung des Tragischen 

Willens kollidiert mit einer Wertordnung, die ihr entgegensteht. Es 
kommt zur «Selbstverunmöglichung des Guten, die auf das Subjekt zu-
rückschlägt und seine ethische Selbstverwirklichung untergräbt».280 Dar-
aus können menschliche Tragödien entstehen. Diese Inkompatibilität der 
Handlungsoptionen und der Prinzipien, aus denen sich die Optionen er-
geben, erzwingt Entscheidungen, die keine bzw. nur unheilvolle Lösungen 
bringen und die deshalb als Ausweglosigkeit erfahren werden. Das kann 
sich in der Sphäre des Psychischen als Zerrissenheit zwischen affektiven, 
rationalen und ethischen Willensbestimmungen, in Bezug auf die Praxis 
als aporetische Handlungssituation, im Sozialen als tiefer Loyalitäts- und 
Rollenkonflikt, im Bereich des Soziostrukturellen als Zusammenprall ge-
sellschaftlicher Ordnungen ereignen.  

Wenn es sich um einen Konflikt zwischen moralischen oder rechtli-
chen Ansprüchen handelt, können diese auf der gleichen Ebene liegen, 
aber auch auf verschiedenen Ebenen. Ersteres ist etwa in einem Loyalitäts-
konflikt zwischen zwei im Prinzip gleichrangigen weltlichen Autoritäten 
bzw. Verantwortungsinstanzen der Fall oder beim Aufeinandertreffen von 
sittlichen Geboten, die in einer bestimmten Situation in einen Wider-
spruch zueinander geraten. So kann beispielsweise die Verpflichtung, 
wahrheitsgemäß Auskunft zu geben, in Konflikt geraten mit dem Gebot, 
einen Verfolgten zu schützen, wenn die Verfolger nach dessen Aufenthalts-
ort fragen. Dabei kann zwar eine Gewichtung der Gebote vorgenommen 
werden, aber als ethische Verpflichtungen liegen beide auf einer prinzipiell 
gleichen Ebene. Das zweite ist etwa dann der Fall, wenn ein göttliches Ge-
bot mit einer unbedingt zu befolgenden menschlichen Handlungsanwei-
sung kollidiert, wie es in Sophokles’ Antigone der Fall ist. Ein «absolutes», 
weil in einer göttlichen Verfügung gründendes sittliches Gebot kollidiert 
hier mit der Anordnung des Königs.  

Doch auch im Blick auf dieses Kennzeichen ist zu sagen: Nicht jeder 
ausweglose Konflikt hat die Qualität des Tragischen, sondern nur ein sol-
cher zwischen zwei konträren Geboten oder auch zwischen zwei sich 
widersprechenden Verboten oder zwischen zwei je für sich unaufgebbaren 
Gütern, also nicht zwischen gut und böse bzw. schlecht, sondern zwischen 
gut und gut, oder zwischen zwei unausweichlichen Übeln, also zwischen 
schlecht und schlecht. Die Person, die sich zwischen diesen konträren Ge-

 
280 A. a. O., 43. 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 159 

boten und Verboten, Gütern oder Übeln entscheiden muss, wird unaus-
weichlich an einem von ihnen schuldig. Eine Lösung ist nicht mehr durch 
eine rationale Abwägung zwischen Gütern oder zwischen Übeln möglich, 
sondern nur durch eine mehr oder weniger transrationale Entscheidung. 
Wie sie auch ausfällt, sie wird «falsch» sein. Nur solche unlösbaren Kon-
flikte haben den Charakter des Tragischen, in denen die rationale und 
ethische Willensbestimmung und Handlungsorientierung zum Scheitern 
verurteilt ist.  

Ein Beispiel aus der jüngeren deutschen Geschichte: Dietrich Bonhoeffer 
kannte das Gebot aus Röm 13,2: «Wer sich gegen die Autorität des Staates 
auflehnt, der widersetzt sich der Anordnung Gottes». Das kollidierte mit 
dem von ihm empfundenen Imperativ, Widerstand zu leisten gegen die 
nationalsozialistische Obrigkeit. Er war sich der Schuld bewusst, die er mit 
seiner Entscheidung, Widerstand zu leisten, gegenüber dem göttlichen 
Gebot auf sich nahm. Ein weiteres, aktuelleres Beispiel wäre ein überzeug-
ter Pazifist, der in einer Nothilfesituation Gewalt anwenden muss, um 
Leben zu schützen. Das Tragische besteht hier in der Unausweichlichkeit 
der Schuld. Was die handelnde Person auch tut, sie wird schuldig und 
bezahlt das mit der persönlichen Integrität und in manchen Fällen auch 
mit dem Leben.  

Die Schärfe der tragisch zu nennenden Konflikte zwischen relativ gleich-
rangigen Gütern oder zwischen verhältnismäßig gleichgewichtigen Übeln 
besteht auch darin, dass sie in vollem Bewusstsein ihrer Ausweglosigkeit 
durchlitten werden. Diese Bewusstheit steigert die Intensität des Leidens. 
Es kann nicht darauf gehofft werden, dass das Tragische durch die Be-
wusstmachung der wahren Situationsumstände auf seinen Grund hin 
durchschaut und damit gelindert oder sogar überwunden werden kann.  

Die philosophischen Deutungen des Tragischen fragten nach den Tie-
fenstrukturen der Kollisionen und bestimmten diese als Grundkonflikt 
zwischen Freiheit und Notwendigkeit (Schelling), zwischen gleichberech-
tigten sittlichen Kräften (Hegel), als Widerstreit des Willens mit sich selbst 
(Schopenhauer), Auseinandersetzung zwischen dem Dionysischen und 
dem Apollinischen (Nietzsche) oder als Konflikt innerhalb positiver Werte 
und ihrer Träger (Scheler). Philosophische Konzepte der Postmoderne ha-
ben die Konfliktualität abgeschwächt. Sie bejahen Differenzen, überfüh-



160 Die Erfahrung des Tragischen 

ren sie ins Ästhetische und stimmen ein Loblied der Pluralität an. Wider-
sprüche werden vermittelbar; Gegensätze erscheinen als Nebeneinander 
von Optionen. 

Auch für das von mir vorgeschlagene Verständnis des Tragischen spielt 
es zunächst keine Rolle, ob die erfahrene Sinn- und Ausweglosigkeit «wirk-
lich» absolut sinn- und ausweglos und der Konflikt «wirklich» unlösbar ist, 
oder ob sich mit etwas weniger Starrsinn und mehr Kompromissbereit-
schaft doch ein Ausweg aus der tragischen Situation finden ließe. Entschei-
dend ist die Erfahrung der Unlösbarkeit, der Sinn- und Ausweglosigkeit. 
Hier hat das Tragische seinen Ort. Genau genommen ist daher nicht der 
Konflikt selbst tragisch, sondern die Verwicklung des Erfahrungssubjekts 
in den Konflikt und in das Geschehen, das aus ihm folgt. 

Nietzsches Frage: «Kann ein Esel tragisch sein? – Dass man unter einer 
Last zu Grunde geht, die man weder tragen, noch abwerfen kann?»281 ist 
demnach mit einem Nein zu beantworten. Der Esel ist kein Erfahrungs-
subjekt und kann daher auch keine Konflikte erfahren. Ein Mensch, der 
den Esel zugrunde gehen sieht, kann diese Situation aber sehr wohl als eine 
tragische empfinden.  

Konflikt bzw. Kollision als Kennzeichen des Tragischen ist vor allem 
auf die aktive Erfahrung, den Willen und das Handeln des Menschen 
bezogen, auch wenn dahinter unbewusste Antriebe oder suprahumane 
(soziale, politische) Mächte und Ordnungen stehen. In manchen Fällen 
dominieren diese Antriebe und Mächte aber nicht nur das Geschick eines 
Menschen, sondern auch dessen Handeln und sogar seinen Willen, aus 
dem sich das Geschick ergibt. Das ist etwa dann der Fall, wenn die Be-
troffenen von Suchtstrukturen beherrscht sind. Sie sind dann keine «star-
ken», sich selbstbewusst entscheidenden Handlungssubjekte mehr, son-
dern Getriebene, die gegenüber diesen «Mächten» auf eine ohnmächtige 
Passivität zurückgeworfen sind, und denen eine innere Fremdbestimmung 
aufgezwungen wird, die sie oft gar nicht als solche empfinden. Sie handeln 
«freiwillig», also ihrem Willen gemäß, aber dieser ist von der Sucht be-
herrscht. Sie haben keine Hoheit über ihre psychischen Dispositionen und 
sind unverstandenen und/oder unkontrollierbaren Dynamiken ausgesetzt, 
die den Willen formieren und tyrannisieren. Tragische Erfahrungen in 
Konstellationen wie diesen sind dann nur noch bedingt nach dem Schema 
von Konflikt bzw. Kollision zu erfassen. Im Folgenden will ich mich nun 

 
281 Nietzsche, Götzen-Dämmerung: Sprüche § 11 (KSA 6, 60). 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 161 

solchen Erfahrungen des Tragischen zuwenden, in denen die bewusste 
Willensbildung und Handlungsorientierung unterlaufen wird. 

4.2.5 Verfehlung, Verkehrung und Lähmung der 
Handlungsabsicht 

Das Unheil kann als Verfehlung der Handlungsabsicht, d. h. als Scheitern 
erfahren werden. Es geht dabei nicht um einen Konflikt in der Handlungs-
orientierung, sondern um ein krasses Missverhältnis zwischen Handlungs-
intention, Handlungsvollzug und Handlungsfolge, bzw. Wollen und 
Vollbringen, Tun und Ergehen. Das ist etwa dann der Fall, wenn 
übermenschlich starke Kraftanstrengungen bis hin zur Selbstaufopferung 
ein wert- und nutzloses Resultat zeitigen. Statt den Heldenstatus zu erlan-
gen, wird der Opferbereite zum Gespött.  

Eine solche Verfehlung kann durch externe suprahumane Mächte und 
Ordnungen erzwungen sein; sie kann sich aus affektiven Antrieben erge-
ben; sie kann aber auch aus läppischen Missgeschicken, banalen Missver-
ständnissen, kleinen Unaufmerksamkeiten, leicht vermeidbaren Pannen 
oder schlicht aus einem trivialen Versehen hervorgehen. Im zuletzt ge-
nannten Fall stolpert das Handlungssubjekt über Belangloses und stürzt 
in einen Abgrund. Seine hochgespannten Ziele, Pläne und Projekte wer-
den durch solche Banalitäten durchkreuzt. In weniger gravierenden Fällen 
spricht man von «Pech», in schwerwiegenden von «Tragik».  

Die Handlungsabsicht wird dabei nicht durch eine bewusste Willens-
entscheidung oder eine intendierte Handlung unterlaufen, sondern durch 
unabsichtliches Agieren. Nicht nur die Folgen, sondern die Aktionen 
selbst sind dann unbeabsichtigt. Genau genommen kann man hier gar 
nicht mehr von Handeln sprechen, denn Handeln ist immer durch Inten-
tionalität konstituiert. Es handelt sich vielmehr um ein bloßes Verhalten. 
Das Tragische ergibt sich dann aus der Eigendynamik des Geschehens-
ablaufs, der durch dieses Verhalten ausgelöst wird. Daher ist auch die Zu-
schreibung der Verantwortung für den entstandenen Schaden nur bedingt 
möglich.  

Nach Aristoteles kann es sich bei der hamartia («Verfehlung», grund-
sätzlicher: «Fehlbarkeit»), die das tragische Geschehen heraufbeschwört, 
auch um einen Irrtum oder um eine menschliche Erkenntnisschwäche 
handeln, also nicht nur um ein bewusstes Vergehen und damit um einen 



162 Die Erfahrung des Tragischen 

Verstoß gegen eine moralische oder rechtliche Norm.282 Dieser Fehler 
liegt in der Logik des Handlungszusammenhangs («Mythos»), er drängt 
sich mit einer gewissen Notwendigkeit auf, wird vom Handelnden aber in 
Freiheit und nicht selten sehenden Auges vollzogen.  

Die Verkehrung der Handlungsabsicht geht über deren Verfehlung 
noch hinaus. Sie torpediert diese nicht nur, sondern pervertiert sie. Dabei 
werden die Intentionen, Chancen und Projekte der Handelnden nicht nur 
durchkreuzt, sondern in ihr Gegenteil verkehrt. Ihr aufopferungsvolles Be-
mühen hat desaströse Folgen für sie selbst und für andere. Tragisch ist es, 
wenn aus der gutgemeinten Absicht ein verheerender Schaden erwächst 
oder wenn aus Bagatell-Faktoren, die man in der Handlungsplanung nicht 
berücksichtigen konnte oder die dafür unwichtig erschienen, eine unbeab-
sichtigte unheilvolle Wirkung entsteht, oder wenn eine gänzlich uninten-
tionale Aktion zu einem katastrophalen Verlust führt. Tragisch ist es, 
wenn aus dem Versuch, Versöhnung, Einheit und Frieden zu bewirken, 
Trennung, Fragmentierung und Krieg entsteht. In Anlehnung an den 
Titel des Romans von John Irving «Gottes Werk und Teufels Beitrag» 
(1985) könnte man hier von «Des Menschen Werk und Teufels Beitrag» 
sprechen. Die Verkehrung der Handlungsabsicht spielt auch in den Tra-
gödien eine zentrale Rolle: Das Tragische liegt dabei in der Unausweich-
lichkeit, mit der die Zentralfigur der Tragödie ihr eigenes Unheil bewirkt. 

Weniger auf soziales und mehr auf (im weitesten Sinn) «technisches» 
Handeln bezogen ist das Missverhältnis zwischen Zweck, Mittel und Wir-
kung. Hier spielen die eingesetzten Mittel zur Erreichung eines Zwecks 
eine größere Rolle. Sie sind kontraproduktiv. Das Zweckdienliche wird 
zum Zweckwidrigen. Die eingesetzten Mittel verfehlen nicht nur den an-
gestrebten Zweck, sondern bewirken das Gegenteil dessen, wozu sie die-
nen sollten. Asmus Trautsch spricht von der «Verselbständigung der 
Handlungsmittel»283.  

Es gibt allerdings auch tragische Situationen, in denen keine Hand-
lungsabsichten verfehlt oder verkehrt werden, weil solche gar nicht beste-
hen. Das Tragische bricht dabei nicht in einen Handlungszusammenhang, 
sondern in eine Lebenssituation ein. Es betrifft nicht nur die Verwirkli-
chung von Zielsetzungen, sondern die gesamte Existenz eines Menschen. 

 
282 Ausführlich: Heriberto Rubio: Tod und Tragik (siehe Anm. 43), 96–105. 
283 Trautsch: Der Umschlag von allem in nichts (siehe Anm. 26), 205. 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 163 

Tragische Situationen dieser Art überrollen die Handlungsorientierung 
und -steuerung. Sie nehmen den Betroffenen die Handlungsmacht. Diese 
sind der Situation ausgeliefert und können darauf nicht mehr «sinnvoll» 
reagieren. Das tragische Geschehen verfehlt und verkehrt nicht das Wollen 
und Handeln, sondern lähmt es. «Intellektuelles Vermögen schlägt in kog-
nitive Ohnmacht um, Kraft in Schwäche, Orientierung in Orientierungs-
losigkeit.»284 Dabei kann sich eine solche Lähmung der Willensbildung 
und Handlungssteuerung auch von «innen», d. h. von den zuvor beschrie-
benen psychischen Konflikten her ergeben, die auf konträre Imperative 
und/oder auf unvereinbare soziale Verbindlichkeiten zurückgehen.  

In all diesen Fällen werden Gelingenserwartungen durchkreuzt. Bei der 
Verfehlung oder Verkehrung der Handlungsabsichten beziehen sich diese 
Erwartungen auf das Erreichen des Handlungsziels, beim Einbruch in eine 
Lebenssituation auf die Hoffnung auf ein «gelingendes Leben». 

Auch hier gilt es wiederum festzuhalten: Nicht jede Form des Schei-
terns und Misslingens, der Verfehlung, Verkehrung und Lähmung der 
Handlungsabsicht kann als tragisch bezeichnet werden. Es müssen die 
oben genannten Kennzeichen erster Ordnung hinzukommen: Verursa-
chung von exzessivem Leid, Kontingenz und Sinnlosigkeit. Als tragisch 
wird demnach besonders das Scheitern erfahren, das aus dem eigenen und 
von guten Absichten geleiteten Wollen und Tun erwächst; ebenso das 
Scheitern an vermeidbaren äußeren Umständen und an Widerständen, die 
von anderen Menschen – wiederum aus guten Absichten – verursacht wer-
den; und nicht zuletzt das Scheitern an sich selbst. 

4.2.6 Aufbegehren gegen das Tragische 

In vielen Deutungen, die das Tragische an den Tragödien abzulesen ver-
suchen, ist der Blick auf das tragische Heldentum fokussiert. Die Eigen-
schaften und Haltungen des tragischen Helden sind nach Laurence Michel  

«seine Vision des Guten, seine Auflehnung gegen seine Vision des Bösen, 
sein Stolz, sein Tatendrang, seine Ausdrucksfähigkeit, Spannkraft; Meis-
terschaft; das Streben, der nach vorne gerichtete Blick, das Sehnen, die 

 
284 A. a. O., 390. 



164 Die Erfahrung des Tragischen 

Vision, die sein Vorkämpfertun beseelt, und die Schöpferkraft, die Ziel-
strebigkeit seiner Antwort auf das, was er dunkel und betrüblich fin-
det;»285  

Das Tragische wird in der «Größe» des Helden, in seiner Selbstbehaup-
tung, in seinem Heldenmut gesehen, mit dem er sich gegen die ihm be-
gegnenden Widerstände und das verhängnisvolle Geschick auflehnt.  

Es soll nicht bestritten werden, dass der Untergang eines heroisch für 
eine gerechte Sache Kämpfenden tragisch ist. Seinem Gewissen folgend 
rebelliert er gegen die damit unvereinbare Pflicht, die er zu erfüllen hat, 
und zahlt einen hohen Preis dafür. Seinem Schicksal stellt er sich mit küh-
ner Tat entgegen, doch er unterliegt. Das edle Aufbäumen endet im Fall. 
Vielleicht gewinnt er die Bewunderung der Mitstreitenden und Zuschau-
enden, aber er verliert sein Leben. Nicht nur in den Tragödien, sondern 
auch im gelebten Leben wird ein solches Heldentum, das im Martyrium 
bzw. mit dem Tod endet, als tragisch empfunden. Die Selbstbehauptung 
kann dabei allerdings auch im Eigensinn gründen und mit der Unnach-
giebigkeit einhergehen, die sich weigert, das Recht des Anderen einzusehen 
und zuzugestehen.  

Das heroisch Erhabene kann aber auch in einer eher vergeistigten Form 
auftreten. Es besteht dann weniger im «leiblichen» Kampf und mehr in 
einer Geisteshaltung, die sich vom tragischen Geschehen und von den 
Mächten, die dieses herbeiführen, nicht erschüttern lässt. Wer diese Geis-
teshaltung einzunehmen imstande ist, stellt sich über das Tragische.286 Er 
weigert sich (wie Hiob), das Unverdiente für verdient, die Ungerechtigkeit 
Gottes als höhere Gerechtigkeit anzusehen. 

Aber das Tragische begegnet auch in vielen anderen und viel banaleren 
Erscheinungsformen. Dazu gehören Situationen, in denen kein agonales 
Handeln und keine Auflehnung möglich ist, die keinen Widerstand zulas-
sen und in denen die davon Betroffenen ohnmächtig ihrem «Schicksal» 
ausgeliefert sind. Die «Größe» kann dann nur noch darin bestehen, dass 

 
285 Laurence Michel: Die Möglichkeit einer christlichen Tragödie, in: Sander 

(Hg.): Tragik und Tragödie (siehe Anm. 213), 177–208, Zitat: 178f. 
286 Hegel sprach vom Bewusstsein, welches dem Tod als «dem Negativen ins 

Angesicht schaut, bei ihm verweilt. Dieses Verweilen ist die Zauberkraft, 
die es [das Negative] in das Sein umkehrt.» (Hegel: Phänomenologie [siehe 
Anm. 118], 36). 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 165 

die Betroffenen das ihnen widerfahrene Unrecht auf sich nehmen, es aus-
halten, ohne zu resignieren, und sich auf diese Weise mit der Instanz, die 
ihnen dieses Unrecht zugefügt hat, «versöhnen». Mehr noch: Sie kann da-
rin bestehen, die Verantwortung dafür zu übernehmen und für die nicht 
intendierten Handlungsfolgen einzutreten. Auf diese Weise gewinnen sie 
eine Art Hoheit über die tragische Situation. Dass dies bestenfalls mit zeit-
lichem Abstand zum traumatischen Widerfahrnis gelingen kann, liegt auf 
der Hand.  

4.2.7 Schuld 

Es geht beim Tragischen nicht nur um schuldloses Leiden, sondern – wie 
gesehen – oft auch um schuldlose Schuld.287 Mit Emil Angehrn  kann 
man drei aufsteigende Ebenen bzw. Stufen des Tragischen unterscheiden: 
das faktisch erlittene, das selbst bewirkte und das aus Schuld und Unrecht 
hervorgegangene.288 Die erste Stufe ist dabei auch in den beiden anderen 
enthalten, die zweite auch in der dritten. Das aus Schuld und Unrecht 
hervorgegangene Tragische ist also ein Spezialfall des Tragischen.  

In den Deutungen des Tragischen lassen sich drei Auffassungen von 
Schuld unterscheiden: im ersten Fall (a) ergibt sie sich aus dem Handeln 
(«Tatschuld»), im zweiten Fall (b) aus der Willensbildung, die dem Han-
deln vorausgeht («Entscheidungsschuld») und im dritten Fall (c) liegt sie 
der menschlichen Existenz zugrunde («metaphysische Schuld»). 

(a) Ein Verstoß gegen metaphysische, sittliche, soziale, politische Ord-
nungen kann zum Auslöser des tragischen Geschehens werden. Der Han-
delnde ist dann selbst schuld an seinem tragischen Geschick. Die Tragik 
besteht dabei nicht im bloßen Unheil, das aus dem Fehlverhalten 
und/oder dem Schuldspruch resultiert – das wäre nicht tragisch –, sondern 
in der Disproportionalität zwischen Tun und Ergehen, bzw. schuldhaftem 

 
287 Die Rede vom schuldlosen Schuldigsein geht auf Schelling zurück: 

Friedrich W. J.: Schelling: Philosophie der Kunst (1802f) (Historisch-
kritische Ausgabe, Bd. II/6,1, hg. von Christoph Binkelmann u. a., 
Stuttgart 2018, 375, passim; in der von Karl F. A. Schelling hg. Werks-
ausgabe: Bd. I/5, 695). Søren Kierkegaard  sprach von der «eigentlich 
tragische[n] Schuld in ihrer zweideutigen Schuldlosigkeit» (Entweder – 
Oder. Ein Lebensfragment. Erster Teil, Leipzig 1885, 141). 

288 Angehrn: Konstellationen (siehe Anm. 280), 44. 



166 Die Erfahrung des Tragischen 

Handeln und dessen Folge: Aus einer geringfügigen Schuld erwächst maß-
loses Unheil. Die Tat wird für die Täter zum Fluch. Er ist Täter und Opfer 
zugleich. 

(b) In den Tragödientheorien und der Philosophie des Tragischen 
wurde die Frage nach Schuld vor allem im Kontext der Kollisionstheorie 
thematisiert (s. o.). Der Zwang zur Entscheidung zwischen zwei unaufgeb-
baren, sich aber widersprechenden Gütern oder Übeln, Geboten oder Ver-
boten führt unausweichlich dazu, an einem von ihnen schuldig zu werden. 
Diese Kollision der Handlungsforderungen wird der handelnden Person 
zum unentrinnbaren Verhängnis. Die Schuld liegt dann nicht – wie bei 
der Tatschuld – dem tragischen Geschick voraus und führt in es hinein; 
sie besteht vielmehr im tragischen Geschehen selbst und macht dieses aus. 
In einem Entscheidungskonflikt, für den sie nicht verantwortlich ist, muss 
die betroffene Person ein «Schuld-Opfer» erbringen, aus dem dann sogar 
ein Selbstopfer resultieren kann. Es gibt keinen schuldlosen Ausgang aus 
dieser Situation. Die Tragik besteht in der Unausweichlichkeit des Schul-
digwerdens. Daher spricht man von der schuldlosen Schuld. Wenn die 
tragische Entscheidung im Handeln vollzogen wird, geht die Entschei-
dungsschuld in eine Tatschuld über, sodass die Selbstwidersprüchlichkeit 
des Wollens zur Selbstzerstörung im Tun führt. «Deine Selbstbestimmung 
hat Dich zerstört» singt der Chor in Antigone.289 

In diesen beiden Fällen (a) und (b) handelt es sich um eine Schuld, 
die – wenn auch oft nur bedingt und gebrochen – der handelnden oder 
entscheidenden Person zugerechnet werden kann. In den antiken 
«Schuldtragödien» resultierte die Schuld zumeist daraus, dass der tragische 
Held mit den normativen Prinzipien der göttlichen bzw. kosmischen 
Seinsordnung in Konflikt gerät. In den neuzeitlichen Tragödien war es 
dagegen eher eine moralische Schuld, die aus dem Verstoß gegen das 
sittlich Gebotene resultierte. 

Dabei macht es aber einen wichtigen Unterschied, ob sich die Person 
selbst schuldig fühlt und sich für schuldig erklärt, oder ob der Schuld-
spruch von einer äußeren (metaphysischen, moralischen, sozialen, politi-
schen) Instanz ausgeht. Wenn die Person ihr Handeln als gerechtfertigt 
empfindet und auf ihrer Unschuld beharrt, wird sie gegen einen solchen 

 
289 Z. 875 (σὲ δ᾽ αὐτόγνωτος ὤλεσ᾽ ὀργά. Wörtlich: «Dich hat ein aus der 

eigenen Erkenntnis resultierender / selbst gewählter Trieb zugrunde ge-
richtet.»). 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 167 

Schuldspruch rebellieren und gegen das empfundene Unrecht protestie-
ren. Das tragische Leiden ist dann nicht die unmittelbare Folge des 
«schuldhaften» Handelns, sondern Folge des Schuldspruchs und der Re-
bellion dagegen.  

(c) Von Schuld kann aber auch in einem überindividuellen Sinn die 
Rede sein, sodass man hier von einer metamoralischen Schuldver-
strickung sprechen kann, die allem Handeln und Entscheiden vorausliegt. 
Schopenhauer stellte eine Verbindung zur christlichen Lehre von der Ur- 
bzw. Erbsünde her und bezog sich dabei auf die christlichen Trauerspiele 
von Calderón (→ 3.2.1). Schuld wird dabei zum metaphysischen Daseins-
prinzip vergrundsätzlicht. Das Tragische hat seinen Grund in einer Ur-
schuld, die über der ganzen Menschheit liegt. Wenn aber der Seinsgrund 
verdorben ist, gibt es kein Entrinnen aus Schuld und Verderben. Die 
Grundbefindlichkeit des Lebens besteht dann in einer Urangst vor der 
Wirklichkeit.  

Auch Friedrich Hebbel postulierte eine dem Menschen auferlegte Erb-
schuld, die in dessen Vereinzelung besteht:  

«Diese Schuld ist eine uranfängliche, von dem Begriff des Menschen nicht 
zu trennende und kaum in sein Bewusstsein fallende, sie ist mit dem Leben 
selbst gesetzt. Sie zieht sich als dunkelster Faden durch die Überlieferun-
gen aller Völker hindurch und die Erbsünde selbst ist nichts weiter, als 
eine aus ihr abgeleitete, christlich modifizierte Konsequenz.»290  

Gegenüber diesen Deutungen gilt der gleiche Einwand, den ich oben ge-
gen die pessimistischen und nihilistischen Weltanschauungen erhoben 
habe: Wenn ein solch allgemeinmenschliches Schuldverhängnis postuliert 
und das Tragische darauf zurückgeführt wird, erscheint dieses als normaler 
und erwartbarer Teil des Daseins. Wenn aber das ganze Dasein tragisch 
ist, verliert die spezifische einzelne tragische Erfahrung ihre Einmaligkeit 
und Besonderheit, in der sie erfahren wird. In Abschnitt 6.3.2 werde ich 
allerdings noch einmal auf die Lehre von der Ur- bzw. Erbsünde zurück-
kommen und sie einer Umdeutung unterziehen, um sie damit für die theo-
logische Deutung des Tragischen fruchtbar zu machen. 

 
290 Friedrich Hebbel: Mein Wort über das Drama. Eine Erwiderung an Pro-

fessor Heiberg in Copenhagen (1843), in: Werke, Bd. 3, München 1965, 
545–576, Zitat: 568f. 



168 Die Erfahrung des Tragischen 

Blicken wir noch einmal zurück auf die Tatschuld, also auf den ersten 
der oben genannten drei Fälle: Wie schon früher angesprochen, gibt es 
tragische Geschehensverläufe, die aus einem unbeabsichtigten Handeln 
entstehen, sodass bestenfalls von einer fahrlässigen Verursachung die Rede 
sein kann: manche, die aus einem komplexen Zusammenwirken verschie-
dener Handlungsinstanzen im Kontext widriger Umstände hervorgehen, 
sodass keine eindeutigen Verantwortlichkeiten zugewiesen werden kön-
nen, und andere, in denen menschliches Handeln gar keine Rolle spielt. 
Der Aufweis einer individuellen Schuld am tragischen Geschehen und Ge-
schick ist dabei oft nicht möglich und in anderen Fällen nicht hinreichend 
zur Erklärung dieses Geschehens. In vielen Fällen ist es gerade der Skandal 
des unschuldigen Leidens, der in der Erfahrung des Tragischen eine wich-
tige Rolle spielt. Der Aufweis von Schuld greift zu kurz und nimmt den 
Verhängnischarakter des Tragischen, seine Ungeheuerlichkeit, Abgrün-
digkeit, Bodenlosigkeit, Rätselhaftigkeit und Unheimlichkeit nicht ernst 
genug.  

Wie es auch das eingangs angedeutete Stufenschema Angehrns aus-
weist, ist die Tatschuld daher nur in bestimmten Fällen ein zentrales 
Kennzeichen des Tragischen. Das tragische Geschehen kann eine Folge 
von Schuld sein, aber auch von einem grundlos erlittenen Unrecht ausge-
hen oder in diesem bestehen. Beides kann auch zusammenkommen, wie 
im Fall des Michael Kohlhaas.  

Die Tragik besteht in dieser Novelle darin, dass die verständliche Absicht, 
Genugtuung für ein Unrecht zu erlangen, zu einem schuldhaften Handeln 
führt, aus dem eine Staatsaffäre und ein Bürgerkrieg wird. Ist Kohlhaas für 
diese Folge vollumfänglich verantwortlich zu machen? 

Auch die Entscheidungsschuld steht nur bei bestimmten Erscheinungsfor-
men des Tragischen im Zentrum. Neben den aporetischen Kollisionen, 
die in der Regel von starken Persönlichkeiten durchlitten werden, gibt es 
auch tragische Situationen, in denen das Subjekt seines Subjektseins be-
raubt wird. Im ersten Fall müssen die Betroffenen zur Schuldübernahme 
bereit sein und damit ein «Schuld-Opfer» (im Sinne von sacrificium) er-
bringen. Im zweiten Fall wird ihre Selbstbestimmung desavouiert und sie 
werden zu passiven Opfern (im Sinne von victima) gemacht. Es kann dann 
nur noch um die Bewältigung des Leides und der Trauer gehen. Beide 
Fälle – der aktive und der passive – sind allerdings nur analytisch zu un-
terscheiden. In der Wirklichkeit tragischer Erfahrungen sind Aktivität und 



Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung 169 

Passivität, Tun und Erleiden, Schuld und Verhängnis miteinander ver-
quickt. Das Leiden erscheint dann als «Buße» für ein Vergehen, das ein 
Verhängnis darstellt und das deshalb eher den Charakter eines Fluchs als 
den einer gerechten Vergeltung hat.  

Doch kann auch die schuldlose Schuld subjektiv ein starkes Schuld-
bewusstsein auslösen und damit das Leiden der davon Betroffenen noch 
vertiefen. Entlastend kann es dagegen wirken, wenn die Schuld einer 
äußeren Instanz zugeschrieben wird, etwa dem Schuldspruch einer miss-
günstigen Gottheit, dem Gebot eines Herrschers oder sogar einem 
apersonalen System.  

4.3 Bilanz: Das Tragische weiter denken 

Das Tragische ist an die Erfahrung des Menschen gebunden. Das, was er-
fahren wird, darf aber nicht anthropozentrisch verengt werden. Es gibt tra-
gische Situationen, in denen das bewusste Wollen und Handeln von Men-
schen, die sich in tragische Verhängnisse verstricken und die darin 
untergehen, nur eine geringe oder gar keine Rolle spielen. Das ist im Blick 
auf die Auslöser, den Verlauf und die Folgen tragischer Geschehenszusam-
menhänge zu bedenken: 

• In Bezug auf die Auslöser sind auch Faktoren in Rechnung zu stel-
len, die sich der Willensbildung und Handlungsorientierung von 
Menschen ganz oder weitgehend entziehen, sei es, dass sie aus 
unbeabsichtigtem Verhalten hervorgehen, sei es, dass sie in de-
struktiven äußeren Widerfahrnissen gründen, durch die unverhält-
nismäßiges Leid unter kontingenten Situationsumständen über die 
Betroffenen hereinbricht, diese traumatisiert und zu vollkommener 
Passivität zwingt. 

• Der Verlauf ist durch die lawinenartige Eigendynamik des Gesche-
hens bestimmt, von der die davon Betroffenen überrollt werden.291 
Das Geschehen ergibt sich nicht linear aus deren Wollen und Han-

 
291 Nach Simone Weil besteht das Tragische darin, z. B. im Krieg einer 

Eigendynamik unterworfen zu sein. Siehe dazu: Katherine T. Brueck: The 
Redemption of Tragedy. The Literary Vision of Simone Weil, Albany, 
NY, 1994. 



170 Die Erfahrung des Tragischen 

deln, sondern folgt ziellos seinen eigenen unberechenbaren Vekto-
ren. Der Ereignisverlauf ist vom Ort und der Zeit sowie von den 
Ausgangs- und den Rahmenbedingungen der Situation abhängig. 
Für die darin aktiv oder passiv Involvierten ist er nicht (oder kaum) 
vorhersehbar.  

• Die Folgen betreffen nicht nur Menschen, seien es solche, die in 
diesem Geschehenszusammenhang verwickelt sind, seien es Außen-
stehende. Sie können auch im sinnlosen Verlust von extrahumanem 
Leben, in der Zerstörung ökologischer Lebensräume und in der 
Vernichtung bedeutender Sachwerte bestehen. 

Um diesen weiteren Horizont zu öffnen, habe ich das Tragische in Situa-
tionen lokalisiert. Das Wollen, Handeln und Ergehen von Personen spielt 
darin oft eine wichtige Rolle. Es gibt aber auch Situationen, in denen das 
Geschehen ohne jede menschliche Mitwirkung tragisch verläuft und sogar 
solche, in denen das Unheil nicht unmittelbar Menschen trifft.  

In tragischen Ereignungssituationen geschieht kontingentes und sinn-
loses Unheil von gravierendem Ausmaß, das in keinem erwartbaren Ver-
hältnis zu den Ausgangsbedingungen steht. Die Erfahrung des Tragischen 
liegt nicht eigentlich in dem sich ereignenden Geschehensablauf selbst, 
sondern in dieser Unverhältnismäßigkeit, in seiner Nicht-Notwendigkeit, 
in seinem Hereinbrechen an ausgerechnet diesem Ort zu dieser Zeit, unter 
diesen Ausgangs- und Rahmenbedingungen, in den sich daraus ergeben-
den destruktiven Wirkungen, die das Geschehen auf die Lebens- und 
Handlungsmöglichkeiten des oder der Betroffenen oder auf etwas ihnen 
überaus Wertvolles hat, und nicht zuletzt in seiner Sinnlosigkeit. 

Mit diesem erweiterten Verständnis des Tragischen lässt sich dieses 
auch von der individuellen auf die soziostrukturelle Ebene übertragen: An 
sich lebensdienliche Beziehungen, Strukturen und Institutionen können 
aufgrund immanenter Perversionen, etwa durch den «Fall» in kollektiven 
Egozentrismus, destruktiv werden und für ein ganzes Sozialwesen tragi-
sches Unheil heraufbeschwören. In der tragischen Situation zerbricht dann 
nicht nur die individuelle menschliche Autonomie, sondern der selbstbe-
stimmte Daseinsvollzug einer Gemeinschaft. 

 



 

5. Theologische Interpretationshorizonte des 
Tragischen 

Nachdem wir dem Tragischen in den Tragödien und der Philosophie 
nachgegangen sind und uns an einer Phänomenologie tragischer Erfah-
rungen versucht haben, steht nun die theologische Betrachtung an. Dabei 
müssen wir zunächst die Abneigung der Kirche und ihrer Vordenker gegen 
die Tragödien sowie gegen tragische Weltanschauungen und Philosophien 
in den Blick nehmen und den Gründen für diese Abneigung nachgehen 
(5.1). Weil das Tragische aber nicht nur als Kunstform, sondern auch als 
Lebenserfahrung (auch vieler Glaubender) begegnet, konnte es nie ganz 
aus der theologischen Reflexion ausgeschieden werden. Immer wieder gab 
es Versuche, tragische Konstellationen auch in biblischen Überlieferungen 
ausfindig zu machen. Einige dieser Motivkomplexe beleuchte ich in 5.2. 
Dann werfe ich einen Seitenblick auf eine antike jüdische Tragödie (5.3). 
Im Anschluss betrachte ich ausgewählte christliche Tragödien (5.4). 
Schließlich wende ich mich systematisch-theologischen Auseinanderset-
zungen mit den Tragödien und dem Tragischen zu (5.5).  

5.1 Aversionen gegen Tragödien und tragische Weltsichten 

Man kann drei Linien der christlich-theologischen Kritik an den Tragö-
dien und dem Tragischen unterscheiden, wobei sich die zweite und die 
dritte partiell überlagern: Erstens die Kritik an den Schauspielen (5.1.1), 
zweitens die Zurückweisung der «heidnischen» mythischen Weltanschau-
ung, die im Hintergrund der griechischen Tragödien präsent ist (5.1.2), 
und drittens die theologischen Auseinandersetzungen mit dem philoso-
phisch bestimmten Tragischen, die vor allem seit dem 19. Jahrhundert 
vorgenommen wurden. Diese Auseinandersetzungen waren und sind auf 
die Philosophien des Tragischen bezogen, wurden aber auch im Blick auf 
die Tragödien geführt, auf die auch die philosophischen Ansätze Bezug 
nehmen (5.1.3). In 5.1.4 frage ich dann nach den Basisüberzeugungen des 
christlichen Glaubens, die zur Ablehnung tragischer Lebens- und Welt-
deutungen geführt haben und führen.  



172 Die Erfahrung des Tragischen 

5.1.1 Kritik an den Schauspielen 

In ihrer Frühzeit stand die christliche Kirche und Theologie dem Theater-
wesen ablehnend gegenüber. Die Kritik richtete sich dabei nicht vornehm-
lich gegen Tragödien, sondern gegen die Schauspiele überhaupt. Tragödien 
spielten im damaligen Theaterbetrieb keine große Rolle mehr. Lediglich 
Seneca ist als Tragödiendichter hervorgetreten, wobei er griechische Vor-
lagen (wie die Medeia des Euripides) aufnahm und sie im Sinne der 
stoischen Philosophie bearbeitete (→ 5.2). Der metaphysische Bezug auf 
Göttergestalten trat dabei gegenüber den griechischen Stücken zurück. 
Seneca wollte die fatalen Folgen eines affektgesteuerten Handelns vorführen.  

Die Kritik der christlichen Theologen, aber auch nichtchristlicher 
Intellektueller zielte jedoch nicht eigentlich auf diese Tragödien, sondern 
vor allem auf die Volksbelustigungen, wie sie besonders der Mimus mit 
seiner oft derben Sprache und seinen obszönen Darstellungen bot, um die 
Schaulust des sensationslüsternen Publikums zu befriedigen. Doch nicht 
nur die Spektakel dieses Volkstheaters, sondern auch die Schauspiele, die 
höhere Gesellschaftsschichten anzogen, boten den Zuschauern viel eroti-
sche Freizügigkeit und drastisch inszenierte Grausamkeiten. Von den christ-
lichen Kritikern wurden diese Aufführungen wegen der unmoralischen 
Inhalte der Stücke, ihrer ostentativen Darstellungsformen und ihrer ver-
derblichen Wirkung auf das Publikum als anstößig empfunden. Hinzu 
kamen religiöse Ablehnungsgründe, wie der Hinweis auf die «heidnischen» 
Ursprünge mancher Stücke. Das konnte dann auch die Tragödien 
betreffen, die ihren Ursprung in den rituell begangenen Festspielen des 
Dionysos und den Eleusinischen Mysterien haben und auch später in 
kultischen Kontexten aufgeführt wurden. Es waren also moralische, päda-
gogische und religiöse Gründe, die gegen die Schauspiele ins Feld geführt 
wurden: Unsittlichkeit, der schädliche Einfluss auf die Zuschauer und 
Götzendienst.  

Die Kritik am Theaterwesen konnte sich dabei auf Platon berufen 
(→ 2.1). Mit der Rezeption der platonischen Philosophie im frühen 
Christentum wurde auch dessen Verwerfungsurteil gegen die Schauspiele 
im Allgemeinen und die Tragödien im Besonderen von den Theologen 
aufgenommen. Lateinische Kirchenväter wie Tertullian, Laktanz und 
Augustin292 übten ebenso scharfe Kritik an diesen Aufführungen wie die 
Theologen der Ostkirche, vor allem Chrysostomus.  

 
292 Siehe dazu: Werner Weismann: Kirche und Schauspiele. Die Schauspiele 

 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 173 

Tertullian verfasste eine katechetische Schrift «Wider die Schauspiele» 
(«De spectaculis»)293, in der er auf die Ursprünge des Theaters aus paganen 
Kulten hinwies und die Schauspiele als Götzendienst brandmarkte. Der 
Teufel nutze sie, um das Publikum zu verblenden. Christen sollten sich 
von diesem sündigen Treiben fernhalten. Bei der Taufe hätten Christen 
dieser «Pracht des Teufels» abgeschworen.294 Später – in den Synoden von 
Elvira (im ersten Jahrzehnt des 4. Jahrhunderts) und Arles (314 n. Chr.) – 
wurde dekretiert, dass Schauspieler diese Tätigkeit aufgeben mussten, 
wenn sie getauft werden und zur christlichen Gemeinde gehören wollten. 
Sie galten als unehrenhafte Personen.  

Nach Laktanz soll man die Schauspiele meiden,  

«denn sie tragen mächtig zur Verführung der Herzen bei, und dann sind 
sie zur Verherrlichung der Götterfeste eingeführt worden. […] Wer also 
Schauspielen beiwohnt, kann den Anschein nicht mehr vermeiden, als 
habe er den Dienst des wahren Gottes verlassen und heidnischen Religi-
onsgebräuchen sich zugewandt.»295  

Augustin machte die griechischen und römischen Götter selbst für die Ein-
führung der (kultischen) Schauspiele verantwortlich:  

«[D]ie Bühnenspiele, diese Schaustellungen von Schändlichkeiten und 
diese Freistätten der Nichtswürdigkeit, sind nicht durch die Lasterhaf-
tigkeit der Menschen, sondern auf Befehl eurer Götter in Rom eingeführt 
worden.»296  

Die Götter hätten «durch strengen Befehl, fast möchte man sagen durch 
Erpressung, es dahingebracht […], daß sie [die Schauspiele, R. B.] ihnen 

 
im Urteil der lateinischen Kirchenväter unter besonderer Berücksichti-
gung von Augustin, Würzburg 1972.  

293 CPL 6, BKV I/107 (https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-6/versions/uber-
die-schauspiele-bkv [18.05.2025]), bes. § 16f. 

294 A. a. O., § 24. 
295 Laktanz: Auszug aus den göttlichen Unterweisungen (Epitome divinarum 

institutionum) (CPL 86, BKV I/36), § 58 (https://bkv.unifr.ch/de/works/
cpl-86/versions/auszug-aus-den-gottlichen-unterweisungen-bkv/divisions/
60 [18.05.2025]). 

296 Augustinus: De civitate Dei 1/32 (CPL 313, BKV I/1) (https://bkv.unifr.ch/
de/works/cpl-313/versions/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-
bkv/divisions/35 [18.05.2025]). 



174 Die Erfahrung des Tragischen 

feierlich abgehalten und zu ihren Ehren geweiht wurden.»297 Solche Göt-
ter verdienten keine Verehrung. Es handele sich um «Teufelsdienst»298.  

Chrysostomus hat vor allem in der Predigt «Gegen Spiele und Theater» 
(«Contra ludos et theatra»)299 in z. T. polemischer Schärfe die moralische 
Freizügigkeit des Theaters, aber auch sein Wesen als Täuschung, d. h. als 
Vorspielen einer fiktionalen Wirklichkeit, und nicht zuletzt die Ruhm-
sucht der Schauspieler kritisiert. Wie schon Platon weist er auf den ver-
derblichen Einfluss hin, der davon auf die Zuschauer ausgehe. In seiner 
7. Predigt zum Matthäusevangelium schreibt Chrysostomus: «[I]ch werde 
nicht eher aufhören, als bis ich das Theater des Teufels geleert und die 
Versammlung der Kirche gereinigt habe.»300 

Auch in späteren Epochen der Theologie und Kirchengeschichte gab 
es eine z. T. heftige Kritik am Theaterwesen301, so etwa im England des 
16. Jahrhunderts. Vor allem von den Puritanern wurden die Schauspiele 
als Quelle der Sünde angesehen. In einer Predigt führte Thomas White die 
1577 in London wütende Pest auf diese Sünde zurück: «the cause of 
plagues is sin, if you look to it well: and the cause of sin are plays: therefore 
the cause of plagues are plays.»302 1642 wurden die Theater geschlossen. 

5.1.2 Kritik an der mythischen Weltanschauung der Tragödien 

Auch in der Kritik an der mythischen Weltanschauung, die durch die Tra-
gödien hindurchschien, konnte die christliche Theologie nicht nur in der 

 
297 Augustinus: De civitate Dei 2/8 (CPL 313, BKV I/1) https://bkv.unifr.ch/

de/works/cpl-313/versions/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-
bkv/divisions/48 [18.08.2024]). 

298 Augustinus: De civitate Dei 4/26 (CPL 313, BKV I/1) (https://bkv. 
unifr.ch/de/works/cpl-313/versions/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-
gottesstaat-bkv/divisions/128 [18.08.2024]). 

299 PG 56, 263–270. 
300 PG 57. 82D (CPG 4424, BKV I/23) (https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-

4424/versions/kommentar-zum-evangelium-des-hl-matthaus-bkv/divisions/
59 [18.08.2024]). 

301 Siehe dazu die Übersicht in: Ferdinand Barth: Art. «Theater», in: TRE 33 
(2002), 175–195. 

302 Zitiert nach: Edmund K. Chambers: The Elizabethan Stage, Bd. 4, 
Oxford 1923, Nachdruck 2009, 197 (sprachlich angepasst). 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 175 

Antike, sondern auch in späteren Epochen an Platon anschließen. Das be-
traf zunächst die Ablehnung der polytheistischen Religionskultur und die 
Vorstellung, die Götter seien unberechenbar und agierten willkürlich, zu-
weilen sogar bewusst böswillig; der Mensch sei ihren irrationalen und un-
moralischen Launen ausgeliefert. Schon die Vorsokratiker wiesen solche 
anthropomorphen Gottesverständnisse zurück. Auch in einigen der Tra-
gödien selbst – etwa in denen des Euripides – finden sich Ansätze zu einer 
Entmythologisierung. Platon logifizierte und ethisierte das mythische 
Tragische. Er stellte dem Mythos der Tragödien die Vorstellung einer 
rationalen und gerechten Seinsordnung sowie die Verpflichtung auf das 
mit der Vernunft erkennbare Gute entgegen. Ausgehend von der Iden-
tifikation des ideellen Seinsgrundes mit dem Wahren (Vernünftigen) und 
dem Guten (Werthaften) kann es kein genuin und schlechthin Böses, 
Unvernünftiges oder Sinnloses geben. Dieses hat kein Sein, ist also Nichts: 
privatio boni.303 Anders gesagt: Es hat eine parasitäre Existenz. 

Die platonische Weltanschauung war für die christliche Theologie 
rezipierbar. Augustin nahm die Deutung des Übels und des Bösen als 
privatio boni auf.304 Seiner theologischen Deutung zufolge gipfeln die 
Hierarchien des Wahren und Guten in Gott. Wenn aber alles Sein, alles 
Wahre und Gute seinen Grund in Gott hat und es – wenn auch in 
unterschiedlichen Graden – an diesem Grund partizipiert, dann kann das 
Widergöttliche kein eigenes Sein haben. Es kann keinen Abgrund geben, 
der letztlich von Gott trennt, und keine Ausweglosigkeit, die nicht von 
Gott überwunden werden könnte. Die Unvermeidlichkeit des tragischen 
Scheiterns ist mit dem Glauben an das Wirken eines gnädigen und 
gerechten Gottes, der im Gebet ansprechbar ist, nicht in Einklang zu 
bringen.  

In der tragischen Weltanschauung – so kann man die theologische Kri-
tik zusammenfassen – komme entweder die Willkür der Götter oder eine 
über Götter und Menschen erhabene «kalte», gnadenlose Gerechtigkeit 
des Schicksals zum Ausdruck. Die anonyme, apersonale Schicksalsmacht 
lasse keinen Raum für das Vertrauen auf die gütige Vorsehung und das 
herrscherliche Walten Gottes über Natur, Geschichte und über das Leben 
jedes einzelnen Menschen. Der Mensch ist vielmehr der strengen Ord-
nung des Seins und Sollens, den Gesetzen der Natur und der Geschichte 

 
303 So dann bei Plotin: Enneaden I/8. 
304 Confessiones 7/12, 18. 



176 Die Erfahrung des Tragischen 

schutzlos ausgeliefert, wie auch seinen eigenen Unzulänglichkeiten. Er 
kann sich nicht in der Fürsorge Gottes bergen; er kann nicht auf einen 
gerechten Ausgleich für erlittenes Übel hoffen; er kann nicht davon ausge-
hen, dass die Geschichte einen sinnvollen Verlauf nimmt. Odo Marquard 
hat vom «Antifatalismus des Christentums» gesprochen.305 

Die theologische Kritik an der mythischen Weltsicht der Tragödien-
dichter bezog sich dabei zumeist auf die attischen Tragödien. Vor allem 
bei Aischylos herrscht ein unpersönliches Schicksal mit unerbittlicher 
Notwendigkeit über Götter und Menschen. Ohne Ansehen der Person 
vergilt es deren Vergehen nach dem Maß einer harten Gerechtigkeit. Es 
ist ein mächtiges metamoralisches, ontisches Gesetz, das keine Gnade 
kennt. Dabei muss die Strafe für das Vergehen nicht unbedingt die 
frevelnde Person selbst treffen, sie kann auch – ggf. in zeitlicher Distanz – 
an ihrem Geschlecht (d. h. ihren Nachkommen) oder an anderen 
Personen vollzogen werden. Entscheidend ist, dass dem absoluten Prinzip 
der Gerechtigkeit Genüge getan wird, sodass es zu einer Wiederherstellung 
der kosmischen, gesellschaftlichen und moralischen Ordnung kommt. 
David Bentley Hart sieht die griechischen Tragödien von einem «pagan 
metanarrative of ontological violence» unterlegt.306 Darin werde die 
Wirklichkeit als ein Gewaltzusammenhang verstanden, der immer wieder 
Opfer – Menschenopfer – verlangt. Die tragische Weltsicht sei im Grunde 
sakrifiziell.307 

 
305 Odo Marquard: Ende des Schicksals. Einige Bemerkungen über die Un-

vermeidlichkeit des Unverfügbaren, in: ders.: Abschied vom Prinzipiellen. 
Philosophische Studien, Stuttgart 1981, 67–90, Zitat: 69. 

306 David Bentley Hart: The Beauty of the Infinite: The Aesthetics of Chris-
tian Truth, Grand Rapids, MI, 2003, 383. Hart erklärt: «a narrative of 
being according to which the cosmos is primordially a conflict of irrecon-
cilable forces, embraced within the overarching violence of fate; and the 
wisdom it imparts is one of accommodation, resignation before the unsyn-
thesizable abyss of being, a willingness on the part of the spectator to turn 
back toward the polis as a refuge from the turmoils of a hostile universe, 
reconciled to its regime and its prudential violences, its martial logic. This 
is the opiate of tragic consciousness» (ebd.). Diese Deutung ist von René 
Girard beeinflusst. 

307 Auch Walter Benjamin deutete das Geschick des tragischen Helden in der 
griechischen Tragödie als Sühnopfer, das «dem Leben der noch ungebore-
nen Volksgemeinschaft den Segen bring[t]» (Benjamin: Der Ursprung 

 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 177 

In der christlichen Antike nahmen christliche Theologen allerdings 
auch immer wieder Motive aus der griechischen Mythologie und den 
Tragödien auf, um sie – vergleichbar den alttestamentlichen Überlieferun-
gen – für die christliche Verkündigung und moralische Belehrung in 
Anspruch zu nehmen. Darauf hat etwa Hugo Rahner hingewiesen.308 Er 
bezog sich dabei vor allem auf Clemens von Alexandria, der immer wieder 
Bezug auf die griechischen Tragödien, besonders die des Euripides, 
genommen hat.309 Nach Clemens reißt die Tragödie von den 
Schattenbildern fort und «lehrt zum Himmel hinaufzublicken».310 
Anspielungen auf die griechischen (und römischen) Tragödien finden sich 
auch bei anderen Theologen der Spätantike.311 Boethius etwa sieht in 
ihnen dargestellt, wie das menschliche Leben von Einflüssen bestimmt 
wird, über die der Mensch keine Macht hat.312 Besonders die 
mittelalterliche Aristoteles-Rezeption hat die Tragödien wieder ins Blick-
feld gerückt.313 Doch geht es in den sporadischen theologischen Bezug-
nahmen nicht um die Tragödien als Kunstform und schon gar nicht um 
das Tragische als Thema. Vielmehr werden selektiv einzelne Aspekte 
herausgegriffen und in eine christliche Argumentationsintention einge-
fügt, die von didaktischen und moralischen Interessen geleitet ist. Philipp 

 
[siehe Anm. 50], 285). Nach Walter Benjamin geht es in der Tragödie um 
Erlösung durch einen gemeinschaftsstiftenden Opfertod. 

308 Hugo Rahner: Griechische Mythen in christlicher Deutung. Gesammelte 
Aufsätze, Zürich 1945, Freiburg i. Br. 1992. 

309 Siehe dazu: Francesco Massa: Reading and Rewriting Euripides in Cle-
ment of Alexandria, in: Michael Schramm (Hg.): Euripides-Rezeption in 
Kaiserzeit und Spätantike, Berlin/Boston 2020, 335–350 (https://doi.org/
10.1515/9783110677072). 

310 Stromateis V, 14 (MPG 9, 169 B). 
311 Siehe dazu etwa: Paul M. Blowers: Visions and Faces of the Tragic: The 

Mimesis of Tragedy and the Folly of Salvation in Early Christian Litera-
ture, Oxford 2020.  

312 Boethius: De consolatione Philosophiae II, 2, 39; I, 6, 48–60. 
313 Eine umfassende Studie ist mir nicht bekannt. Hinweise finden sich etwa 

in: Carol Symes: The Tragedy of the Middle Ages, in: Ingo Gildenhard, 
Martin Revermann (Hg.): Beyond the Fifth Century. Interactions with 
Greek Tragedy from the Fourth Century BCE to the Middle Ages, Berlin/ 
New York 2010, 335–369 (https://doi.org/10.1515/9783110223781.335). 
Siehe auch: Regina Toepfer: Höfische Tragik. Motivierungsformen des 
Unglücks in mittelalterlichen Erzählungen, Berlin/Boston 2013. 



178 Die Erfahrung des Tragischen 

Melanchthon weist vor allem auf die Darstellung moralischer Schuld in 
ihnen hin.314 Die kritische Gegenüberstellung «des Tragischen» und «des 
christlichen Glaubens» ergibt sich erst in den Philosophien des Deutschen 
Idealismus, als «das Tragische» per Abstraktion aus den Tragödien 
herausgearbeitet und ein bestimmtes philosophisches Verständnis des 
christlichen Glaubens entwickelt wird. 

5.1.3 Kritik an den philosophischen Konzepten des Tragischen 

Die Frage nach der Kompatibilität des christlichen Glaubens mit den 
Tragödien und dem darin implizierten Verständnis der Welt und des 
menschlichen Existenzvollzugs wurde besonders vor dem Hintergrund der 
philosophischen Diskussionen um das Tragische seit dem Ende des 
18. Jahrhunderts aufgeworfen und diskutiert. Das Konzept einer tragi-
schen Weltanschauung, das man aus den antiken Tragödien herauszulesen 
versuchte, ist somit nicht zuletzt ein Produkt der Philosophie des Deut-
schen Idealismus im Zusammenspiel mit der Tragödientheorie der Klas-
sik. Daher stellt die theologische Zurückweisung der tragischen Weltan-
schauung immer auch eine Auseinandersetzung mit dieser Philosophie 
und ihrer Deutung der Tragödien, vor allem mit Nietzsche, dar. Es han-
delt sich beim Postulat einer tragischen Weltanschauung und der theolo-
gischen Kritik daran also um ein modernes Phänomen. Diese Kritik hat 
aber – wie in 5.1.2 gesehen – eine lange Vorgeschichte. Dabei ging es 
immer auch um das Verhältnis der christlichen Theologie zur griechisch-
hellenistischen Philosophie insgesamt. Dieses Verhältnis ist ambivalent. 
Zum einen konnte die Theologie vor allem an die platonische und 
neuplatonische, seit dem Mittelalter auch an die aristotelische Philosophie 
anknüpfen, zum anderen stand sie in einer so deutlichen Spannung dazu, 
dass schon Tertullian rhetorisch fragen konnte «Was hat also Athen mit 
Jerusalem zu schaffen, was die Akademie mit der Kirche, was die Häretiker 
mit den Christen?»315  

 
314 Philipp Melanchthon: Epistola de legendis Tragoediis et Comoediis 

(CR 5, Sp. 567–572). Siehe dazu die Dissertation von Eick Sternhagen: 
Ethik und Drama bei Melanchthon, Münster 2006. 

315 De Praescriptione Haereticorum 7.9 (CPL 5). Zitiert nach BKV 1/24 
(https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-5/versions/die-prozesseinreden-gegen-
die-haretiker-bkv/divisions/8 [19.05.2025]). 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 179 

Mit der philosophischen Abhebung des Tragischen von den Tragödien 
seit dem ausgehenden 18. und im 19. Jahrhundert verschob sich auch der 
Skopus in der Deutung des Tragischen. Wie im dritten Kapitel gesehen, 
wurde das Metaprinzip einer unausweichlichen Notwendigkeit histori-
siert, d. h. vom metaphysisch Kosmischen ins geschichtlich Menschen-
weltliche (Historische, Soziale, Politische) übersetzt und es wurde dialek-
tisch im Sinne der Kollisionstheorie gedeutet. Das Tragische besteht nicht 
mehr im vergeblichen Aufbäumen gegen die willkürlichen Verfügungen 
der Götter bzw. gegen das Diktat des Schicksals, sondern im selbst herbei-
geführten Scheitern am Sittengesetz, an geschichtlichen Notwendigkeiten, 
sozialen Strukturen oder politischen Herrschaftsverhältnissen. Es ist auf 
Prinzipien hin transparent gemacht und liegt im Konflikt zwischen dem 
Wollen und Handeln der Personen einerseits und dem von den Prinzipien 
Geforderten oder Erzwungenen andererseits. Die (seit der Aufklärung be-
tonte) Autonomie des Subjekts trifft auf Notwendigkeiten, die ihr entge-
genstehen. Die theologische Kritik bezog sich nun vorwiegend auf dieses 
Verständnis des Tragischen. 

Was sind nun die inhaltlichen Gründe für die christliche Kritik an den 
Tragödien und am Tragischen? Der tiefste Unterschied zwischen dem 
christlichen Glauben und einer tragischen Weltsicht wurde immer wieder 
darin gesehen, dass diese Weltsicht «heillos» ist. Nach Ludwig Wittgenstein 
besteht die Tragödie darin, «daß sich der Baum nicht biegt, sondern 
bricht»316. Und zwar so bricht, dass keine Heilung mehr zu erwarten ist, 
sondern bestenfalls ein vollständiger Neuanfang nach der Zerstörung. Es 
geht beim Tragischen um Verhängnisse, in denen es für die darin Ver-
strickten keine Lösung, keine Überwindung, keinen Ausweg gibt. Paul D. 
Janz sieht in der «finality of non-resolution» das wichtigste Kennzeichen 
der tragischen Weltsicht.317 Viele der Tragödien führen den Zuschauern 
die Rebellion des Helden gegen diese Ausweglosigkeit vor Augen. Daher 
ist die Tragödie für Wittgenstein etwas «unjüdisches»318 – und man kann 

 
316 Ludwig Wittgenstein: Vermischte Bemerkungen, in: Werkausgabe, Bd. 8, 

Frankfurt a. M. 152017, 452. 
317 Paul D. Janz: God, the Mind’s Desire. Reference, Reason and Christian 

Thinking, Cambridge 2004, 174f. 
318 Wittgenstein: Vermischte Bemerkungen (siehe Anm. 316), 452. 



180 Die Erfahrung des Tragischen 

hinzufügen: etwas unchristliches und unislamisches. Die Religion hinge-
gen sei «sozusagen der tiefste ruhige Meeresgrund, der ruhig bleibt, wie 
hoch auch die Wellen oben gehen.»319 

Das soteriologische Narrativ des christlichen Glaubens folgt grob 
gesprochen einem U-Verlauf von Descensus und Ascensus: Gott geht in 
Jesus Christus in die Geschichte ein, überwindet das dort herrschende Un-
heil im Tod und in der Auferstehung Jesu und nimmt die auf diese Weise 
Gerechtfertigten in seine Gegenwart auf. Die Tragödien und die tragi-
schen Weltsichten folgen demgegenüber einem Verfallsmodell. Die han-
delnden Figuren laufen auf einen Abgrund zu. 

Ich bringe nun sechs exemplarische Stimmen zu Gehör, die eine In-
kompatibilität zwischen dem Tragischen und dem Christlichen konstatie-
ren bzw. propagieren:  

• Hans Ehrenberg urteilt: 

«Das Christentum löscht die Tragödie. Die Tragödie des Kreuzes ist keine 
Tragödie mehr, und die letzte Tragödie ist das erste Mysterium. Das Mys-
terium besiegt das Tragische, und dieses verschwindet für ein ganzes Welt-
alter.»320 

• Schon der Titel des Bandes «Beyond Tragedy» von Reinhold 
Niebuhr zeigt die darin vertretene These an. Sie besteht in der 
Behauptung  

«that the Christian view of history passes through the sense of the tragic to 
a hope and an assurance which is ‹beyond tragedy›. […] Christianity’s view 
of history is tragic insofar as it recognizes evil as an inevitable concomitant 
of even the highest spiritual enterprises. It is beyond tragedy inasfar as it 
does not regard evil as inherent in existence itself but as finally under the 
dominion of a good God.»321 

 
319 A. a. O., 525. In der Tragödie sieht der christliche Glaube nach 

Wittgenstein eine vermessene Inanspruchnahme göttlicher Autorität: «Im 
Christentum sagt der liebe Gott gleichsam zu den Menschen: Spielt nicht 
Tragödie, das heißt Himmel und Hölle auf Erden. Himmel und Hölle 
habe ich mir vorbehalten» (a. a. O., 469). 

320 Hans Ehrenberg: Tragödie und Kreuz, Bd. 2: Die Tragödie unter dem 
Kreuz, Würzburg 1920, 3, siehe auch 9. 

321 Reinhold Niebuhr: Beyond Tragedy. Essays on the Christian Interpreta-
 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 181 

• Nach Karl Jaspers lebt die biblische Religion ohne tragisches Be-
wusstsein bzw. in überwundener Tragik:  

«Die eigene Erlösungsmöglichkeit vernichtet die tragische Ausweglosig-
keit. Daher gibt es keine eigentlich christliche Tragödie, weil im christli-
chen Schauspiel das Mysterium der Erlösung die Grundlage und der 
Raum des Geschehens ist und das tragische Wissen von vorneherein befreit 
ist in der Erfahrung der Vollendung und Rettung durch die Gnade.»322  

• Nach George Steiner ist die Tragödie dem jüdisch-christlichen 
Welt- und Gottesverständnis, das auf Gerechtigkeit, Verstehbarkeit 
und Vertrauenswürdigkeit gründet, fremd.323 Der Glaube an eine 
im Grunde gute Schöpfung, an die in Christus erwirkte Erlösung 
und an die Vollendung des Schöpfungswerkes stehen dem tragi-
schen Szenario eines ausweglosen Untergangs entgegen.  

• Für Laurence Michel gilt: Mit dem christlichen Glauben  

«an die Wirksamkeit der Menschwerdung Christi und der Auferstehung 
und der Erlösung: daran, daß die Vorherrschaft des Teufels ein für allemal 
zerstört wurde [sei] [d]er Gordische Knoten des Tragischen […] durch-
schnitten worden».324  

Daher könne es auch keine christliche Tragödie geben. «Christen-
tum ist nicht mit Tragödie in Einklang zu bringen. Tragödie 
bockt und scheut das Christentum.»325 

 
tion of History, New York 1937, x–xi; dt: Jenseits der Tragödie. Betrach-
tungen zur christlichen Deutung der Geschichte, München 1947. 

322 Jaspers: Über das Tragische (siehe Anm. 213), 98. Wer sich in dieser Ge-
wissheit wiegt, der blickt nach Jaspers «aus sicherem Hafen auf die Welt», 
als ob er nicht mehr mit seinem Geschick in ihr «auf ungewissem Schiffe 
das Ziel suchte» (a. a. O., 133).  

323 Steiner: The Death of Tragedy (siehe Anm. 69), bes. 4 und 193f. «[T]he 
Metaphysics of Christianity […] are anti-tragic» (a. a. O., 324). Siehe 
auch: ders.: Tragedy, Pure and Simple, in: Silk (Hg.): Tragedy and the 
Tragic (siehe Anm. 19), 534–546; Steiner: «Tragedy», reconsidered (siehe 
Anm. 272), 1–15. 

324 Laurence Michel: Die Möglichkeit einer christlichen Tragödie, in: Sander 
(Hg.): Tragik und Tragödie (siehe Anm. 213), 177–208, Zitat: 208. 

325 A. a. O., 206. 



182 Die Erfahrung des Tragischen 

• Walter Lesch lehnt eine theologische Rezeption des Tragikbegriffs 
mit folgender Begründung ab:  

«Letztlich steht Tragik in Spannung zu einer christlichen Weltsicht, die als 
weniger fatalistisch gilt und das Individuum nicht als Spielball antagonis-
tischer Kräfte sieht. Zwar ist stets mit schuldhaften Verstrickungen des 
erlösungsbedürftigen Menschen zu rechnen, nicht aber mit dessen Irrefüh-
rung durch dunkle Mächte, die ein unerbittliches Schicksal arrangie-
ren.»326 

Der Kreis derer, die auf solche Weise die Kompatibilität der Tragödien 
und des Tragischen mit dem christlichen Glauben bestreiten, ließe sich 
leicht noch weiterziehen.327  

5.1.4 Antitragische Grundüberzeugungen 

Es sind vor alle drei christliche Basisüberzeugungen, die dem Tragischen 
entgegenstehen: die schöpfungstheologische, die christologisch-soteriolo-
gische und die eschatologische. Nicht zufällig stimmen sie mit den drei 
Artikel des trinitarischen Glaubensbekenntnisses zusammen. 

(a) Der Schöpfungstheologie zufolge ist der Kosmos eine im Grunde 
gute und d. h. sinnvolle Ordnung Gottes. Diese Ordnung besteht aus ei-
nem grundlegend ungebrochenen Seins- und Sinnzusammenhang. Wenn 
Gott der Grund allen Seins und damit auch der Grund allen Sinns im Sein 
ist, kann es kein wirklich Sinnloses geben. Das Sinnlose, das es nun aber 
offensichtlich doch gibt, kann nur als Abweichung von der guten Schöp-
fungsordnung gedeutet werden: als Sünde. «Grundlegend ungebrochen» 
bezieht sich dabei auf die (nicht im zeitlichen, sondern im sachlichen Sinn 
zu verstehende) creatio originalis, also auf die Schöpfung, wie sie von Gott 
her «gedacht» ist. Dass es darin naturbedingtes Leiden, menschliche Sünde 
und eben auch tragische Ereignisse gibt, ändert nichts an ihrer Grundle-
gung. 

Hinzu kommt die Überzeugung von der fortwährenden Herrschaft 
Gottes über die Geschichte, die sich als creatio continua bzw. als Vorse-
hungshandeln manifestiert, wobei besonders der Aspekt der gubernatio im 

 
326 Walter Lesch: Art. «Tragik», in: LThK3, 2001, 162.  
327 Zu nennen wären etwa: Hart: The Beauty of the Infinite (siehe Anm. 306), 

373–394. 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 183 

Vordergrund steht.328 Nicht ein unpersönliches Fatum regiert die Welt, 
sondern ein personal zu denkender gütig-gerechter Gott. Diese Überzeu-
gung steht einem Verständnis der Wirklichkeit entgegen, in dem ausweg-
lose Verhängnisse das letzte Wort haben können. Der geschichtsmächtige 
Gott kann immer einen Ausweg eröffnen. Das Grundübel besteht hier 
nicht in der Abweichung vom Handlungsrahmen, den das übermächtige 
Schicksal setzt, sondern in der Sünde, d. h. in der Abwendung von Gott 
bzw. im Ungehorsam gegenüber Gott, wie er für den «alten Adam» 
charakteristisch ist.  

Auch die Religionsphilosophie des Hellenismus verstand die Welt als 
einen göttlich geordneten Seinszusammenhang, in dem die Ordnung über 
die Unordnung, die Vernunft über die Unvernunft und das ewige Sein 
über den bloßen Schein des Vergänglichen dominiert. Sie führte diesen 
Ordnungszusammenhang aber nicht auf den Willen und das Handeln 
eines personalen Gottes zurück, an dem sich dann auch das menschliche 
Wollen und Handeln zu orientieren hat. Eine von ewigen Prinzipien ge-
tragene Seins-, Sitten- und Naturordnung, wie sie die hellenistische Reli-
gionsphilosophie vor Augen stellt, ist apersonal, ungeschichtlich, unbe-
weglich und unbewegbar. Selbst die Triebkräfte des Geschichtsprozesses 
gelten als übergeschichtlich. Der Seins-, Sitten- und Naturordnung gegen-
über besteht eine Konformitätsnotwendigkeit. Die individuelle Existenz 
muss vernunftbasiert im Einklang mit der kosmischen, politischen, sozia-
len und moralischen Ordnung sein. Wo die Konformität verletzt wird, 
unterbietet der Mensch seinen Status als Vernunftwesen. 

In Bezug auf den Schöpfungsglauben an einen personal gedachten Gott 
besteht kein wesentlicher Unterschied zwischen dem jüdischen, dem 
christlichen und dem islamischen Wirklichkeitsverständnis. Alle drei Re-
ligionstraditionen gehen von der fundamentalen Geordnetheit, Rationali-
tät und Verhältnismäßigkeit der Welt aus und sehen diese Eigenschaften 
im Schöpfungshandeln Gottes begründet. Mag diese ursprüngliche Ord-
nung auch immer wieder durch die selbstzentrierte Eigendynamik der 
weltlichen Wirklichkeit und des menschlichen Handelns gestört werden, 
so herrscht doch die Zuversicht vor, dass Gott mit seiner das Unheil über-
windenden Macht die Schöpfungsordnung bewahrt, wiederherstellt und 
vollendet.  

 
328 Siehe dazu: Reinhold Bernhardt: Was heißt «Handeln Gottes»? Eine Rekon-

struktion der Lehre von der Vorsehung Gottes, Gütersloh 1999; Berlin 22008. 



184 Die Erfahrung des Tragischen 

Das islamische Gottes- und Schöpfungsverständnis steht allerdings 
dem Neuplatonismus näher als das jüdische und christliche. Es betont 
weniger die Geschichtlichkeit in der Beziehung Gottes zur Welt und mehr 
die übergeschichtliche Offenbarung. Der Gott Israels ist als Mitgehgott 
bezeugt, der mit seinem Volk durch die Geschichte geht, sich darin offen-
bart und vergegenwärtigt. Er lenkt die Geschichte souverän, aber auch 
«interaktiv», indem er auf Geschichtsereignisse eingeht, Boten sendet, 
Gebote erlässt und seine richterlich-gnädige Gerechtigkeit ausübt. Der 
Islam betont demgegenüber stärker die radikale Transzendenz Gottes.  

(b) Die zweite Basisüberzeugung bezieht sich auf die Wiederherstellung 
der verletzten Schöpfungsordnung und die damit ermöglichte «Heilung» 
der Grundbeziehungen des Menschen zu Gott, zu den Mitmenschen, zur 
außermenschlichen Schöpfung und zu sich selbst. Diese Überzeugung 
wird in der Soteriologie reflektiert. Sie besagt, dass die durch menschliche 
Schuld (also dadurch, dass sich der Mensch nicht am Wollen und Handeln 
Gottes orientiert) gestörte Ordnung von Gott «in Christus» erneuert und 
der sündige Mensch von den Folgen dieser Schuld befreit worden ist. Alles 
Leid, alle Schuld und selbst der Tod sind auf diese Weise im Grunde über-
wunden. Verankert ist die Soteriologie besonders im Glauben an die heils-
stiftende Bedeutung des Kreuzestodes und der Auferstehung Jesu Christi.  

So schließt Hans Ehrenberg seine Vorlesungen zum Thema «Tragödie 
und Kreuz» mit den Worten:  

«Der wahre Held der Menschheit, er, der einzige, der Sterben und Leben 
ganz in eins verband, ist der Schöpfer der menschlichen Geschichte; seine 
Tragödie wird zur Mittelszene des Menschheitsdramas. In ihm wird die 
Welt neu; er ist die große Peripetie des Weltschauspiels, in der das Drama 
des Leidens zum Drama der Erlösung umgebogen wird. Die Geschichte 
des Leidens wird zur Geschichte des Heils und das Schicksal der Welt zum 
Wachsen des Gottesreichs. Christus durfte tragisch werden, weil er von 
Natur übertragisch ist, als Sohn Gottes; so ja gerade überwand er die tra-
gische Geschichte und gestaltete sie zur Erlösungsgeschichte um.»329 

Ganz ähnlich betont der Literaturwissenschaftler Geoffrey Brereton in sei-
ner Studie «Principles of Tragedy» den antitragischen Charakter der christ-
lichen Heilsbotschaft, wobei er den Blick stärker auf die Auferstehung Jesu 

 
329 Ehrenberg: Tragödie und Kreuz (siehe Anm. 320), 250. 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 185 

lenkt. Damit sei dessen Lebensopfer «not a ‹disaster›, but a triumph.»330 
Und weiter:  

«The moment one envisages either a successful sacrifice of expiation or a 
reward beyond death one has moved away from the tragic, for these things 
can only imply, on some plane or another, a happy ending.»331 

(c) Die dritte – die eschatologische – Basisüberzeugung besteht in der Voll-
endungshoffnung, die im christlichen Glauben enthalten ist: Sie basiert 
auf der Verheißung, dass alles Unheilvolle, Tragische und Sinnlose am 
Ende der Zeit in einen ewigen Heilszustand überführt wird. Auf diese 
Weise konnten und können Unheilserfahrungen in einen auf letztlichen 
Ausgleich bedachten Gerechtigkeitszusammenhang eingeordnet werden. 
Das Tragische geht in der eschatologischen Neuschöpfung auf. Es wird in 
den Messianismus aufgenommen und büßt dabei seine Abgründigkeit ein. 

Die zweite und die dritte Basisüberzeugung werden in der christlichen 
Theologie oft mit der dialektischen Denkfigur des «schon und noch-nicht» 
einander zugeordnet: In Christi Kreuz und Auferstehung ist das Heil schon 
erworben, seine Realisierung und Vollendung steht aber noch aus. Die 
Überwindung des Unheils muss sich in der Geschichte erst noch durch-
setzen.  

Mit der Schlacht von Stalingrad im Gedächtnis schrieb Oskar Cullmann: 

«Die Entscheidungsschlacht ist bereits gewonnen, aber der Krieg dauert 
noch fort bis zu dem schon gesicherten, jedoch noch unbestimmten Tag, 
an dem die Waffen ruhen. Die Entscheidungsschlacht wären Tod und 
Auferstehung Christi, der Tag des Waffenstillstandes seine Parusie.»332  

Der in solchen Aussagen bekundete heilsgeschichtliche Optimismus, um 
nicht zu sagen: Triumphalismus lässt keinen Raum für eine letzte Heil-
losigkeit. Beim Tragischen geht es aber genau darum. «Es gibt kein Licht 
am Ende des tragischen Tunnels.»333 

Und so verwundert es nicht, dass der Begriff und die «Sache» des Tra-
gischen von der Theologie weitgehend gemieden, bestenfalls in kritischen 

 
330 Geoffrey Brereton: Principles of Tragedy. A Rational Examination of the 

Tragic Concept in Life and Literature, London 1968, Nachdruck 2022, 51f. 
331 Ebd. 
332 Oskar Cullmann: Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und Ge-

schichtsauffassung, Zollikon-Zürich 1946, 31962, 26. 
333 Trautsch: Der Umschlag von allem in nichts (siehe Anm. 26), 456. 



186 Die Erfahrung des Tragischen 

Randbemerkungen abgehandelt oder sogar mehr oder weniger scharf 
zurückgewiesen wurden.334 In der Bibel sowie der christlichen Frömmig-
keits- und Theologiegeschichte ist zwar sehr nachdrücklich vom Bösen, 
von Sünde und von vielfältigen Leiderfahrungen von Menschen die 
Rede – seit Leibniz wurde die «Theodizeefrage» intensiv diskutiert –, die 
spezifische Erfahrung des Tragischen aber war kein prominenter Gegen-
stand der theologischen Reflexion. Und wenn, dann wurde sie nur im 
Zusammenhang mit dem Bösen, dem Übel oder dem Leid thematisch, 
zumeist in der Absicht, sie zu depotenzieren, positiv gewendet: um Sinn 
zu stiften. Generell ist Sinnstiftung eine der Grundfunktionen der Reli-
gion – und auch ihrer Reflexionsform: der Theologie.  

Daher mussten besonders zwei der im vorigen Kapitel benannten 
Kennzeichen des Tragischen Anstoß erregen: zum einen die Polarität von 
Kontingenz und Notwendigkeit, zum anderen die Sinnlosigkeit. 

(a) Tragische Erfahrungen sind im Spannungsfeld von Kontingenz und 
Notwendigkeit lokalisiert (→ 4.2.2). Es handelt sich dabei nicht um einen 
Gegensatz. Ein insgesamt kontingentes Geschehen kann nach einer ihm 
immanenten Notwendigkeit ablaufen. Erst dann, wenn man eine äußere 
Notwendigkeit am Werk sieht, tritt das Moment des Kontingenten zu-
rück. Das gilt erst recht, wenn diese Notwendigkeit auf ein höheres Prinzip 
zurückgeführt wird – sei es die kosmische Seinsordnung, eine unpersönli-
che Schicksalsmacht oder eine göttliche Verfügung.  

Sowohl die Annahme einer schieren Kontingenz als auch die einer 
nicht im Willen Gottes verankerten Notwendigkeit sind theologisch 
anstößig. Das gilt jedenfalls für eine Theologie, die einem «klassischen 
Theismus» anhängt, also der Vorstellung von einem allmächtigen Gott, 
der das Weltgeschehen mit souveräner Hand leitet, sodass darin nichts aus 
purem Zufall geschieht. Von dieser Annahme aus stellt sich die Frage, wie 
sich die Erfahrung des Tragischen mit ihrer Implikation des Kontingenten 
und/oder des schicksalhaft Notwendigen zum theologischen Postulat einer 
von Gott wohlgeordneten und gnädig regierten Schöpfung verhält. Bei 

 
334 Eine der wenigen Ausnahmen in der deutschsprachigen Theologie der 

jüngeren Vergangenheit war Dietrich Ritschl, der in dieser Hinsicht von 
Donald MacKinnon beeinflusst war. Er legte zwar keine eigene Studie zu 
diesem Thema vor, mahnte aber eine theologische Auseinandersetzung 
damit an (Dietrich Ritschl: Zur Logik der Theologie. Kurze Darstellung 
der Zusammenhänge theologischer Grundgedanken, München 1984, 
235–240). 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 187 

einer theologischen Reflexion des Tragischen steht dieses Postulat, mit 
dem ein großer Teil der christlichen Frömmigkeitstradition und der 
kirchlichen Praxis verbunden war und ist, zur Debatte. 

(b) Dass es Widerfahrnisse geben mag, die Menschen als sinnlos erfah-
ren, konnte und musste man natürlich zugestehen. Aber die Annahme, 
dass es Konflikte gibt, die ausweglos sind, und dass es Ereignisse gibt, die 
abgrundtief sinnlos sind, der Gedanke also, dass es sich beim sinnlosen 
Tragischen nicht nur um eine Kategorie der Erfahrungsdeutung handelt, 
die noch nicht zur Einsicht in den tieferen Sinn gelangt ist, sondern um 
die Erfahrung einer wirklich und unheilbar aporetischen Unheilssitua-
tion – dieser Gedanke vertrug sich nicht gut mit den Basisannahmen des 
christlichen Glaubens. Und so wurde das Tragische ontologisch ver-
uneigentlicht. 

Der Erfahrung des Tragischen wurde die Gewissheit bzw. der Zu-
spruch entgegengesetzt, dass diese Erfahrung keine Letztgültigkeit hat. Sie 
ist von Gottes Heilshandeln überholt und in dieses hineingenommen. 
Demnach bedarf sie der Aufklärung über sich selbst, d. h. sie muss in das 
Licht des Auferstehungsglaubens gestellt und damit zur Einsicht ihrer ei-
genen Uneigentlichkeit geführt werden. Anders gesagt: Denjenigen, die 
die Erfahrung des Sinnlosen machen, müssen die Augen geöffnet werden 
für den Sinn, der gegeben ist, den sie aber nicht zu erkennen vermögen. 
Die Annahme eines wirklich Sinnlosen beruht demzufolge auf einer Ver-
blendung. Auf diese Weise wird die Erfahrung des Sinnlosen depoten-
ziert – als eine im Angesicht Gottes defizitäre Erfahrung. Bei Gott hat alles 
Geschehen letztlich einen Sinn. 

Doch so sehr man auch die Erfahrung des Sinnlosen und Tragischen 
im Licht des Auferstehungsglaubens als etwas bloß Vorletztes zu deuten 
versuchte: Die Wirklichkeit des Sinnlosen und Tragischen im Leben von 
Menschen und in der Welt fällt den theologischen Deuteversuchen immer 
wieder mit der ihr eigenen Brutalität ins Wort. Zwischen der christlichen 
Heilsbotschaft und der Erfahrung tatsächlichen Unheils, das bis zur Ver-
nichtung reichen kann, bleibt eine schmerzliche Diskrepanz und Disso-
nanz bestehen.  

Nach Wilhelm Grenzmann ist «das ‹Tragische› […] eines jener Worte, 
in denen der Schmerz der Menschheit zum Ausdruck kommt»335. Als sol-

 
335 Wilhelm Grenzmann: Über das Tragische, in: Sander (Hg.): Tragik und 

 



188 Die Erfahrung des Tragischen 

ches wird es auch von vielen Christinnen und Christen für ihre Existenz-
deutung in Anspruch genommen. Schon deshalb kann dieses Thema theo-
logisch nicht irrelevant sein, wenn Theologie die Aufgabe hat, die 
Wirklichkeit, wie sie von Menschen erfahren wird, mit der Verheißung 
Gottes zu «versprechen», ohne sie dabei durch eine vorgängige theologi-
sche Umdeutung zu verklären.  

Was Botho Strauß allgemein formuliert, gilt im Besonderen auch für 
die Theologie: «Verhängnisvoll ist es, keinen Sinn für Verhängnis mehr zu 
besitzen, unfähig zu sein, Formen des Tragischen zu verstehen […].»336  

Und David Tracy postuliert,  

«that any vision (whether commonsensical or scientific, elite or nonelite, 
philosophical, artistic, religious, social scientific, natural scientific) that 
does not acknowledge and allow itself to be transformed by the tragic cul-
tural unconscious of the West, is doomed to irrelevancy»337. 

5.2 Tragisches in der Bibel 

Die Frage, ob es Tragisches in der Bibel gibt, führt wieder in den oben 
(→ 1.2) beschriebenen Zirkel von Konzept (d. h. der Bestimmung des 
Tragischen) und Phänomenen (in diesem Fall: den anvisierten biblischen 
Überlieferungen). Je enger man das Verständnis des Tragischen an die 
klassischen Tragödien bindet, umso weniger Tragisches wird man in der 
Bibel finden. Je mehr man dagegen die Begriffsbestimmung von den Tra-
gödien löst, sie ausdehnt und modifiziert, umso mehr Tragisches kommt 
in den Blick. Oder man spricht nur von Analogien zu den Tragödien oder 
von tragischen Motiven, Dimensionen und Strukturen.338  

 
Tragödie (siehe Anm. 213), 166–176, Zitat: 166. 

336 Botho Strauß: Anschwellender Bocksgesang, in: Schwilk/Schacht (Hg.): 
Die selbstbewusste Nation (siehe Anm. 8), 26. 

337 David Tracy: Horrors and Horror: The Response of Tragedy, in: Social 
Research 81/4, 2014, 739–767, Zitat: 750. Siehe auch: ders.: On Tragic 
Wisdom, in: Hendrik M. Vroom (Hg.), Wrestling with God and Evil. 
Philosophical Reflections, Amsterdam/New York 2007, 13–24. 

338 Mehrheitlich vertreten die Bibelwissenschaftler und Bibelwissenschaft-
lerinnen, die sich mit diesem Thema beschäftigt haben, die Auffassung, 
die W. Lee Humphreys folgendermaßen summiert: «The Hebraic 

 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 189 

Nach Ben Quash gibt es «tragic tropes» in der Bibel.339 Der Begriff 
«trope» wurde 1953 von Donald Cary Williams in die Analytische Philo-
sophie eingeführt.340 Er bezeichnet Eigenschaften von einzelnen Entitä-
ten, die sich gleichen, aber nicht aus einem übergeordneten Allgemeinen 
ableitbar sind. Angewendet auf Erscheinungsformen des Tragischen be-
deutet dies: Es lassen sich tragische Motive in biblischen Überlieferungen 
identifizieren, die aber nicht von «dem Tragischen» als einer ihnen über-
geordneten oder ihnen zugrunde liegenden Gegebenheit abgeleitet werden 
können. Es gibt nicht «das Tragische», das sich in einzelnen Erscheinun-
gen instanziiert, sondern nur partikular Tragisches. Um dieses zu identifi-
zieren, braucht es dann allerdings eine Begriffsbestimmung. Diese fällt bei 
Quash recht unspezifisch aus: Das Tragische besteht ihm zufolge in einem 
Verhängnis, in das Menschen geraten, sei es durch ihr eigenes Handeln, 
sei es durch göttliche Fügung.341 Vor allem in der Geschichte Sauls sieht 
er wahrhaft tragische Züge.  

 
tradition did not produce tragedy in any sustained way or much material 
informed by the tragic vision. But at their best, expressions of that 
tradition had behind them intimations of the tragic» (W. Lee Humphreys: 
The Tragic Vision and the Hebrew Tradition, Philadelphia 1985, 140). 
Die Rede von einer «tragic vision» begegnet auch in anderen englisch-
sprachigen Beiträgen zu dieser Diskussion, etwa bei J. Cheryl Exum 
(Tragedy and Biblical Narrative. Arrows of the Almighty, Cambridge 
1992). Exum versteht das Tragische als «a vision of fundamental disorder 
and cosmic unintelligibility contained within the literary work that […] it 
undermines from within» (a. a. O., 151). Siehe dazu auch: Eva Bartsch: 
Dramaturgie der Gerechtigkeit. Tragödienerfahrung im Lichte alttesta-
mentarischen Geschichtsdenkens, Münster 2002. 

339 Ben Quash: Four Biblical Characters: In Search of a Tragedy, in: Kevin 
Taylor / Giles Waller (Hg.): Christian Theology and Tragedy. Theologians, 
Tragic Literature, and Tragic Theory, Farnham/Burlington, VT, 2011, 
15–34. 

340 Donald Cary Williams: On the Elements of Being, in: Review of Meta-
physics 7, 1953, 3–18.171–192. 

341 The tragic «shows us to be the prisoners of dungeons of our own making: 
our capabilities turned to culpabilities. But it also shows us to be prisoners 
of dungeons not of our own making (made instead by the gods, for exam-
ple): held to be culpable even when we have no capability» (Quash: Four 
Biblical Characters [siehe Anm. 339], 16). 



190 Die Erfahrung des Tragischen 

Ich gehe im Folgenden zunächst auf diese Erzählung ein und frage nach 
ihrem tragischen Gehalt. Dann wende ich mich zwei weiteren alttesta-
mentlichen Gestalten zu, in deren Tun und Ergehen man Analogien zu 
Tragödien gesehen hat: Jiftach und Hiob. Im Anschluss an die Betrach-
tung dieser «tragischen Gestalten» blicke ich auf einen Überlieferungs-
strang der Weisheitstradition und frage, ob in Aussagen wie Pred 1,2 und 
12,8 eine tragische Weltsicht artikuliert ist. Schließlich setze ich mich mit 
Röm 7,14–25 auseinander. Lässt sich in der dort beschriebenen «Zerris-
senheit des alten Ich» – so ist dieser Abschnitt in der Zürcher Bibel über-
schrieben – eine tragisch zu nennende Selbsterfahrung erkennen? Weil die 
Erzählung von der Passion Jesu für meine eigenen theologischen Überle-
gungen zum Tragischen so zentral ist, behandle ich sie nicht hier, sondern 
in Abschnitt 6.4.  

Man könnte den Blick noch weiten und andere Figuren (wie Simson, 
Josia, den leidenden Gottesknecht, Jeremia oder Judas Ischariot) und 
Überlieferungsstränge (wie die sogenannte Sündenfallerzählung in Gen 3 
[→ 6.3], das ganze Deuteronomistische Geschichtswerk, Deuterojesaja, 
die Klagepsalmen und Klagelieder, das Markusevangelium342 und das 
Johannesevangelium343) betrachten.344 Ich belasse es bei den genannten 
Exempeln.  

(a) Saul (1Sam 8–31): Widerwillig erfüllt Gott den Wunsch des Vol-
kes, einen König haben zu wollen, und beauftragt Samuel, Saul zum ersten 
König Israels zu salben. Der zunächst erfolgreich agierende Saul vollstreckt 
den Bann gegen die Amalekiter nicht vollständig, so wie Gott es geboten 

 
342 Jeff Jay: The Tragic in Mark. A Literary-Historical Interpretation, 

Tübingen 2014. Jay zufolge ist das Markusevangelium «a work composed 
by an artful writer over whom tragedy exerts considerable influence» (18). 
Die Stilmittel tragischer Literatur – «reversal, recognition, revenge, 
lamentation, high emotion, as well as active gods, oracles, and the deus ex 
machina» (76) – fänden sich darin. Jay unterscheidet zwischen «mode» 
und «genre». Das Evangelium gehöre gattungsmäßig nicht zu den Tragö-
dien, sei aber in einem «tragic mode» geschrieben. 

343 Vgl. dazu auch: Dennis R. Macdonald: The Imitation of Euripides’ 
«Bacchae» in the Gospel of John, in: Georg Rechenauer / Sergiusz 
Kazmierski (Hg.): Vom Grund des Tragischen. Ansätze zur Interpretation 
der Tragödie, Regensburg 2020, 311–324. 

344 Siehe dazu auch: Helmut Utzschneider: Art. «Drama (AT)», in: WiBiLex, 
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/200072/ (25.07.2025).  



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 191 

hatte. Aufgrund dieses Ungehorsams entzieht Gott ihm seinen Geist «und 
ein böser Geist vom Herrn versetzte ihn in Schrecken» (1Sam 16,14). Es 
kommt zur Auseinandersetzung mit David, der – nachdem er heimlich 
zum König gesalbt worden ist – als Harfenspieler an den Hof gelangt. Um 
sich der Verfolgung zu entziehen, geht David zu den Philistern. Es kommt 
zur Schlacht mit den Philistern. Die Lage erscheint Saul aussichtslos und 
Gott verweigert seinen Rat. So wendet sich Saul, der zuvor die Totenbe-
schwörer und Wahrsager im Land verfolgt hatte, verkleidet an die Toten-
beschwörerin von En-Dor und gibt ihr den Auftrag, den Geist des verstor-
benen Propheten Samuel anzurufen. Dieser sagt Saul voraus, dass er die 
Schlacht gegen die Philister verlieren und dabei zu Tode kommen werde; 
David werde das Königtum übernehmen.  

Diese Erzählung hat vielfältige, z. T. spekulative bzw. allegorische Aus-
legungen nach sich gezogen.345 Sie wurde auch immer wieder literarisch 
und dramatisch verarbeitet, so etwa von Botho Strauß.346 Die Analogien 
zu tragischen Helden sind offensichtlich.347 Saul ist eine Person von 
hohem sozialen und politischen Status, die in einem Gemenge von 
persönlichem Fehlverhalten (und daraus resultierender Schuld, die Saul 
selbst eingesteht, vgl. 1Sam 26,21), verfänglichen Beziehungen (vor allem 
die Rivalität zu David), widrigen politischen Umständen und für ihn nicht 
durchschaubaren göttlichen Interventionen zu Fall kommt. Sein Unter-
gang bezieht sich auf sein politisches Amt, seinen militärischen Erfolg, 
seine psychische Verfassung (Eifersucht, Misstrauen, Wahnvorstellungen, 
Verzweiflung) und auf sein physisches Leben, dem er selbst ein Ende setzt. 
Das Unheil, das ihn ereilt, steht dabei in keinem «gerechten» Verhältnis 
zu seiner Schuld. Ethisch betrachtet trägt Gott mit seinem Auftrag, die 
Amalekiter vollständig zu vernichten, die viel größere Schuld. 

 
345 Die Figur der «Hexe» von Endor hat schon die Kirchenväter (Origenes, 

Eustathius von Antiochien und Gregor von Nyssa) beschäftigt. Verweise, 
in: Reallexikon für Antike und Christentum 14, 1273f. 

346 Botho Strauß: Saul, Hamburg 2019. 
347 Siehe dazu etwa: Humphreys: The Tragic Vision (siehe Anm. 338), 23–

66; Exum: Tragedy and Biblical Narrative (siehe Anm. 338), 16–42; 
Georg Hentschel: Saul. Schuld, Reue und Tragik eines Gesalbten, Leipzig 
2003; Heinrich Krauss / Max Küchler: Saul – der tragische König. Das 
erste Buch Samuel in literarischer Perspektive, Freiburg (CH) 2010; Meik 
Gerhards: Homer und die Bibel. Studien zur Interpretation der Ilias und 
ausgewählter alttestamentlicher Texte, Neukirchen-Vluyn 2015, 320–383. 



192 Die Erfahrung des Tragischen 

Gerhard von Rad kommentiert:  

«Tatsächlich hat Israel nie mehr eine dichterische Gestaltung hervorge-
bracht, die sich in gewissen Einzelzügen so nah mit dem Geist der griechi-
schen Tragödie berührt.»348  

Man kann in dieser Erzählung in der Tat Parallelen zu griechischen Tra-
gödienhelden wie Ödipus, aber auch zu Figuren aus den Tragödien Shake-
speares, wie Macbeth und Othello, sehen. Wie diese, so ist Saul Täter und 
Opfer zugleich, man kann sogar sagen: Opfer der Ambiguität und Unbe-
rechenbarkeit Gottes. Saul begegnet der dunklen Seite Gottes.349 Seine 
Schuld  

«ist das Verhängnis, das den überkommt, von dem Gott sich abgewandt 
hat. Saul mußte handeln, aber gerade in seinem Handeln vollzieht er selbst 
sein Schicksal»350.  

(b) Der vom Stamm Gilead zum Anführer bestimmte und von Gott mit 
seinem Geist gesalbte Richter Jiftach (Ri 11,1–12,7) kämpft siegreich ge-
gen die Ammoniter. Vor der Schlacht hatte er das Gelübde abgelegt, nach 
einem Sieg dasjenige Lebewesen zu opfern, das ihm bei seiner Rückkehr 
als erstes aus seinem Haus begegnet (Ri 11,31). Nun ist es sein einziges 
Kind, seine Tochter, die ihm tanzend entgegenkommt. Er hält, was er ge-
lobt hat, und opfert sie (nach der von ihr erbetenen Schonfrist von zwei 
Monaten). Anders als bei der Opferung Isaaks (Gen 22,1–19) greift Jahwe 
nicht ein, sondern nimmt das Menschenopfer, das er nicht gefordert hat, 
an. Dabei kommt diesem Opfer auch für Gott kein Sinn zu, wie es der 
Fall wäre, wenn es sich um eine göttliche Strafe handelte. 

Ein ähnliches Motiv findet sich in der Erzählung von Idomeneus, dem 
König von Kreta. Als er auf der Rückreise aus dem Trojanischen Krieg mit 
seiner Flotte in einen Sturm geriet, gelobte er, die erste Person, der er bei 
seiner Rückkehr begegnen werde, dem Poseidon als Opfer darzubringen. 

 
348 Gerhard von Rad: Theologie des Alten Testaments, Bd. 1, München 

1992, 337. 
349 In Bezug auf Aischylos sprach Paul Ricœur vom «paradoxe eschylien du 

dieu méchant et de la culpabilité humaine» (Ricœur: La symbolique du 
mal [siehe Anm. 91]). Dieser Ausdruck lässt sich durchaus auf die Saul-
Erzählung anwenden. 

350 Von Rad: Theologie des Alten Testaments (siehe Anm. 348), 337. 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 193 

Es war dies sein Sohn Idamantes. Poseidon verzichtete aber auf das 
Opfer.351  

Die Erzählung von Jiftach und seiner Tochter wurde auch in Bezie-
hung zu Euripides’ Iphigenie in Aulis gesetzt.352 

Tragische Motive wurden aber nicht nur in der durch das eigene Ge-
lübde herbeigeführten und von Gott akzeptierten Opferung der Tochter, 
sondern auch im Aufstieg Jiftachs aus sozialer Marginalisierung zum Füh-
rer seines Stammes gesehen. Gilead hatte ihn außerehelich mit einer Pros-
tituierten gezeugt. Die Söhne von Gileads Frau vertrieben ihn und droh-
ten ihm die Enterbung an. Er musste vor ihnen fliehen. Als outcast hat er 
sich die Führungsposition erkämpft.  

Während die Verfolgung durch die Brüder nicht auf ein eigenes Ver-
schulden zurückzuführen ist, hat sich Jiftach die Opferung seines einzigen 
Kindes und damit die Auslöschung seines ganzen Familiengeschlechts 
selbst zugezogen. Und trägt nicht auch Gott Mitverantwortung dafür – 
durch sein Schweigen? Die Verbindung von eigener Entscheidung, deren 
Auswirkungen in dem Moment, in dem sie getroffen wurde, noch gar 
nicht absehbar sind, kontingenten Ereignissen (dass ausgerechnet die 
Tochter ihm als erstes entgegenkommt) und göttlicher Mitwirkung bzw. 
Zulassung haben wir oben als Kennzeichen des Tragischen ausgewiesen. 
Jiftach bezahlt sein erfolgreiches Handeln als Heerführer mit seinem Lei-
den als Vater. Die politisch-militärische und die familiäre Ordnung kolli-
dieren miteinander. Jiftach hadert nicht mit Gott oder kämpft gegen ihn, 
sondern schreibt in seiner Verzweiflung der Tochter eine Schuld an seinem 
Leid zu (Ri 11,35). Tragische Ironie, der aber auch wesentliche Merkmale 
klassischer Tragödien – wie die innere Zerrissenheit des Helden oder das 

 
351 Das ist allerdings nur in den späteren Versionen des Stücks der Fall (auch 

in Mozarts Oper Idomeneo), nicht im ursprünglichen Mythos.  
352 Thomas Römer: Why Would the Deuteronomists Tell about the Sacrifice 

of Jephtah’s Daughter?, in: Journal for the Study of the Old Testament 
77, 1998, 27–38, bes. 35–38; Rüdiger Lux: Jiftach und seine Tochter. 
Eine biblische Tragödie, Leipzig 2021, 13–20. Es bestehen allerdings gra-
vierende Unterschiede zwischen beiden Erzählungen: Bei Jiftach hat Gott 
das Opfer nicht gefordert, bei Iphigenie fordert Artemis es ausdrücklich, 
weil Agamemnon gegen ihren Willen verstoßen hat. Durch das Opfer soll 
die göttliche Strafe aufgehoben werden. Anders als bei Jiftach wird das 
Opfer nicht vollzogen. Artemis entrückt Iphigenie zu den Göttern.  



194 Die Erfahrung des Tragischen 

bewundernswerte, aber vergebliche Aufbäumen gegen das Geschick oder 
der einsame Untergang – fehlen.  

In überlieferungsgeschichtlicher Perspektive fällt auf, dass sich in dieser 
Erzählung kein kritisches Wort zur Tötung der Tochter findet, obwohl 
das Menschenopfer im Alten Testament mehrfach verurteilt wird (so etwa 
in Lev 18,21 und 20,2–5; Dtn 12,31 und 18,10). In Hebr 11,32 wird 
Jiftach sogar zu den Vorbildern des Glaubens gezählt. Tragödienhelden 
sind hingegen ambivalente Figuren und werden auch so beurteilt. 

Die Jiftach-Erzählung ist keine Tragödie, sie trägt aber die Kennzei-
chen tragischer Situationen, die ich in Abschnitt 4.2 benannt habe.353 
Ulrich Hübner sieht in dieser Erzählung die  

«Chance, in einer über weite Strecken unheilen und unsinnigen Welt Un-
Sinn bewusst wahrzunehmen, ihn nicht immer wieder in Sinn umzudich-
ten, sondern ihm theologisch standzuhalten und ihn zu verarbeiten».354  

(c) Die Hiob-Erzählung wurde nicht nur ihres Inhalts wegen, sondern 
auch im Blick auf ihre Darstellungsform schon früh als Tragödie gedeutet. 
So hat etwa Theodor von Mopsuestia das Buch Hiob als eine Dichtung 
im Stil griechischer Tragödien bezeichnet und dafür plädiert, es aus dem 
Kanon der biblischen Bücher auszuscheiden.355 1753 setzte der englische 
Lordbischof Robert Lowth das Hiobbuch in Beziehung zur Tragödien-
definition des Aristoteles, grenzte es davon aber deutlich ab, weil ihm etwa 
die von Aristoteles geforderte Einheitlichkeit der fortschreitenden Hand-
lung fehlte.356 Bis in die Gegenwart wird diese Frage im Rahmen der Gat-
tungsbestimmung des Hiobbuchs diskutiert357 und dabei auf Ähnlichkei-
ten, aber auch auf die Unterschiede zwischen dem Buch Hiob und den 

 
353 Deutungen dieser Überlieferung unter dem Aspekt des Tragischen finden 

sich u. a. in: Exum: Tragedy and Biblical Narrative (siehe Anm. 338), 45–
69; Lux: Jiftach und seine Tochter (siehe Anm. 352). 

354 Ulrich Hübner: Hermeneutische Möglichkeiten. Zur frühen Rezeptions-
geschichte der Jefta-Tradition, in: Erhard Blum u. a. (Hg.): Die Hebräi-
sche Bibel und ihre zweifache Nachgeschichte (FS Rolf Rendtorff), Neu-
kirchen-Vluyn 1990, 489–501, Zitat: 500f. 

355 Expositio in Jobum, in: Migne, Series Graeca (PG), Bd. 66, Paris 1959, 697f. 
356 De Sacra Poesi Hebraeorum. Praelectiones academicae, Oxford 1753, eng-

lisch: 1787, Praelectio XXXIII. 
357 Siehe dazu: Markus Witte: Die literarische Form des Buches Hiob – 

Robert Lowth und seine Erben, in: John Jarick (Hg.): Sacred Conjectures. 
 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 195 

attischen Tragödien hingewiesen. Besonders der in Versform gehaltene 
Dialogteil ließ es als ein Stück erscheinen, das für eine Aufführung gedacht 
gewesen sein könnte. Theodor Beza teilte das Drama in fünf Akte und 
Szenen ein.358  

Die Unterschiede sah man vor allem darin, dass sich Hiob nicht einer 
anonymen Schicksalsnotwendigkeit ausgesetzt sieht, sondern vor dem ihm 
vertrauten Gott steht, an dem er zwar verzweifelt, den er aber in seiner 
empörten Klage anspricht und mit dem er ringt; Hiob kämpft nicht bis 
zum Untergang, sondern kapituliert und wirft sich dem Gott, der ihn ter-
rorisiert hat, in die Arme und Gott spricht zu ihm. Im Epilog der Rah-
menerzählung erfolgt sogar eine Wiederherstellung und Belohnung; die 
Hiob-Geschichte nimmt einen guten Ausgang. All das scheint nicht zum 
Darstellungsschema griechischer Tragödien zu passen.359 Auch gerät Hiob 
nicht durch das Zusammenwirken von eigenem Verschulden, widrigen 
Umständen, kontingenten Widerfahrnissen und göttlicher Einwirkung in 
sein leidvolles Unheil, sondern allein durch die willkürliche Verfügung 
Gottes: «Die Pfeile Schaddais stecken in mir, mein Geist hat ihr Gift ge-
trunken, die Schrecken Gottes greifen mich an» (Hiob 6,4).  

Doch braucht uns die formale und inhaltliche Beziehung des Hiob-
buchs zu den griechischen Tragödien hier nicht weiter zu interessieren. 
Das Interesse gilt dem Tragischen. Einige der oben – im vierten Kapitel – 

 
The Context and Legacy of Robert Lowth and Jean Astruc, New York/ 
London 2007, 92–123; abgedruckt in: ders.: Hiobs viele Gesichter. 
Studien zur Komposition, Tradition und frühen Rezeption des Hiob-
buches, Göttingen 2018, 37–64; Bernhard Klinger: Im und durch das 
Leiden lernen. Das Buch Ijob als Drama, Berlin 2007. Klinger interpretiert 
das Hiobbuch durchgehend nach dem Modell einer griechischen Tragödie.  

 Zur jüdischen Auslegungsgeschichte siehe: Gabrielle Oberhänsli-Widmer: 
Hiob in jüdischer Antike und Moderne. Die Wirkungsgeschichte Hiobs 
in der jüdischen Literatur, Neukirchen-Vluyn 2003. 

358 Jobus Theodori Bezae partim Commentariis partim Paraphrasi illustratus, 
Genf 1589, Einleitung, 2–6.  

359 Nach Aristoteles darf die Tragödienhandlung nicht zeigen «wie völlig 
integre Menschen vom Glück ins Unglück geraten» (Poetik, 13, 1452b, 
35, in der Übersetzung von Schmitt [siehe Anm. 43], S. 17). Zudem darf 
ein «kunstgemäß konstruierter Mythos […] nicht vom Unglück ins Glück 
umschlagen, sondern im Gegenteil vom Glück ins Unglück» (Poetik, 13, 
1453a, 13–15, in der Übersetzung von Schmitt [siehe Anm. 43], S. 18). 



196 Die Erfahrung des Tragischen 

zusammengestellten Bestimmungsmerkmale des Tragischen finden sich 
deutlich ausgeprägt darin, vor allem im Dialogteil (Hiob 3–42,6).  

Im Prolog erfahren die Leser, dass Hiob gottesfürchtig und gerecht ist; 
daran besteht also von Anfang an kein Zweifel. Sie erfahren auch, dass 
Hiob mit Billigung und im Auftrag Gottes zum Spielball des Satans wird, 
der seine Frömmigkeit zerbrechen lassen will. Gott lässt sich von Satan 
«aufreizen», Hiob «ohne Grund zu verderben» (Hiob 2,3). Er bzw. Satan 
nimmt ihm seine zehn Kinder, seine Knechte und Mägde, sein Vieh, sei-
nen Besitz; er wird mit Krankheit geschlagen, seiner Frau entfremdet und 
der Verachtung ausgesetzt. Hiob verliert alles, womit er zuvor gesegnet 
war. Sein Untergang steht dabei nicht am Ende, sondern am Anfang der 
«Tragödie». Das Tragische besteht in seinem Umgang damit, der von Er-
gebenheit über Selbstverfluchung bis zur erbitterten Anklage Gottes reicht. 
Claus Westermann hat das Hiobbuch als dramatisierte Klage bezeich-
net.360  

Hiob kämpft nicht nur gegen das ihm auferlegte Leid und gegen Gott, 
der dafür verantwortlich ist, sondern auch gegen die von seinen Freunden 
an ihn herangetragenen Sinndeutungen, die sein Leid nur noch vergrö-
ßern: «ihr alle seid leidige Tröster» (Hiob 16,2).  

«What makes Job tragic is not his suffering, but his struggle to know its 
cause and his refusal to accept blame.»361 

Hiob akzeptiert nicht, sein Leiden als eine gerechte Strafe, eine Erzie-
hungsmaßnahme oder eine Probe Gottes zu sehen, sondern besteht darauf, 
dass es ungerecht und sinnlos ist. Er kämpft um die Anerkennung seiner 
Gerechtigkeit, um Rechtfertigung und um die Berechtigung seiner Rebel-
lion gegen Gott: «warum sollte ich nicht ungeduldig sein?» (Hiob 21,4). 
Er wehrt sich dagegen, sein Leiden auf einen zureichenden Grund zurück-
zuführen, ihm einen Sinn zuzuschreiben und es damit erklärend abzumil-
dern. Es ist sinnlos und ungerecht. Damit aber ist der von den Freunden 
repräsentierte Glaube infrage gestellt, dass vor Gott alles einen Grund und 
Sinn hat, besonders das von Gott selbst Auferlegte. Gott verweigert sich 
den Sinnforderungen und verurteilt die Sinnangebote der Freunde 
(Hiob 42,7). Dabei wird klar: Es gibt Ungerechtigkeit bei Gott, vor Gott 
und sogar von Gott. Das heißt im Umkehrschluss: Es gibt keine Theodizee 

 
360 Claus Westermann: Der Aufbau des Buches Hiob, Tübingen 1956, 11.37. 
361 Exum: Tragedy and Biblical Narrative (siehe Anm. 338), 11. 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 197 

und keinen sinnvollen Zusammenhang von Tun und Ergehen, keine Ver-
geltungslogik, kein Äquivalenzprinzip, sondern nur sinnloses Leiden.  

Die Leserinnen und Leser blicken aus der Gott-Perspektive auf das Ge-
schehen. Sie wissen von vornherein von der Gerechtigkeit Hiobs und vom 
satanischen Spiel, dem er unterworfen wird. Von dieser Erkenntnisposi-
tion aus verfolgen sie den Kampf des Gerechten gegen die göttliche Unge-
rechtigkeit. Die «Katharsis», zu der sie angeleitet werden, besteht darin, 
die Unergründlichkeit Gottes anzunehmen und sich vom unergründli-
chen Gott annehmen zu lassen. Doch steht die Glaubwürdigkeit Gottes 
auf dem Spiel. 

In seinen beiden Reden in Hiob 38–41 gibt Gott keine Antwort auf 
Hiobs Frage nach dem Grund seines Leidens. Er verweist auf das Ganze 
der Schöpfung, auf ihre Ordnung, Funktionalität und Schönheit. Die 
anthropozentrische Sicht wird aufgebrochen und die Erwartung zurück-
gewiesen, dass es in diesem so gut eingerichteten, bestellten und von Gott 
fürsorglich geführten Schöpfungshaus kein Leid geben könnte oder dürfte. 
Das Leid geht auf die gleiche Quelle zurück, die auch all diese Herrlichkeit 
hervorgebracht hat (Hiob 1,21; 2,10). Gott wird nicht nur als gnädig und 
gerecht, sondern auch als ungerecht, unberechenbar und feindselig erfah-
ren, nicht nur als der offenbare, sondern auch als der verborgene Deus 
absconditus, der «dunkle Seiten» hat; in Hiob 11,7 ist von den «Tiefen 
Gottes» die Rede. Hiob findet sich in einem von Gott verfügten Unheil 
vor, das ihn in eine nicht (oder: nur von Gott her) aufzuhebende 
Spannung zu seiner Geschöpflichkeit stellt – eine wahrhaft tragisch zu 
nennende Situation. 

Auch in anderen biblischen Überlieferungen ist diese Ambiguität der 
Beziehung Gottes zur Welt und zum Menschen nachdrücklich beschrie-
ben. Darin kommen Erfahrungen der Gottesverfinsterung, des Schwei-
gens, der Unergründlichkeit, der Abwesenheit und des Zorns Gottes zum 
Ausdruck. Gott verstockt, verhärtet die Herzen, verblendet, verwirft und 
verdammt. Die Gotteserkenntnis steht in der Spannung zwischen dem 
Kataphatischen und dem Apophatischen. Demnach verstellt Gott selbst 
dem Menschen den Blick für das Rechte, stellt ihn in innere Zerreiß-
proben oder setzt ihn äußeren Unheilswiderfahrnissen aus. Gott selbst 
verfügt die sündige Abwendung des Menschen von ihm und macht ihn 
damit schuldlos schuldig.  



198 Die Erfahrung des Tragischen 

Diese biblischen Überlieferungen lassen sich als Versuche verstehen, 
tragische Erfahrungen unter dem Postulat der Allmacht und der Allwirk-
samkeit Gottes zu deuten. Damit wird das Tragische im Willen Gottes 
selbst verankert. 

(d) Im Hiobbuch (vor allem in der Rahmenerzählung) spiegelt sich die 
«Krise der Weisheit»362: Gottes Weisheit, mit der er die Erde gegründet 
hat (Spr 3,19) und sein Ratschluss, mit dem er «alles so herrlich regie-
ret»363 sind nicht erkennbar, wie es der weisheitliche Optimismus ange-
nommen hatte. Wenn die Weisheit Gottes aber nicht erkannt, d. h. von 
menschlicher Weisheit erfasst werden kann, wird sowohl die theologische 
Weltdeutung als auch das Bemühen um eine dem Willen Gottes gemäße 
Lebensführung prekär (vgl. Pred 7,23f; 8,16f). Im Zentrum dieser Verun-
sicherung steht der Zweifel am göttlich garantierten Tun-Ergehen-Zusam-
menhang. Er kommt in den Büchern Hiob und Kohelet (Pred) deutlich 
zum Ausdruck. Das Missverhältnis zwischen Tun und Ergehen ist – so 
haben wir gesehen – auch ein Merkmal des Tragischen. Es geht dabei um 
Gerechtigkeit und Sinn. Wenn aber die kosmische Gerechtigkeit und die 
Sinnhaftigkeit der Lebensordnungen und damit des Handelns fraglich 
werden, bewegt man sich auf eine tragische Weltanschauung zu. Dieser 
zufolge ist nicht nur einzelnes, sondern im Grunde alles tragisch, unge-
recht und sinnlos. Tragik, Ungerechtigkeit und Sinnlosigkeit bilden die 
Signatur der Wirklichkeit. Im Buch Kohelet gibt es Aussagen, die in diese 
Richtung zu weisen scheinen. Sollte es also auch in der Bibel Ansatzpunkte 
für eine tragische Weltanschauung geben? Ich will dieser Frage kurz nach-
gehen, um sie aber sogleich negativ zu beantworten. 

In Pred 1,2 und 12,8 findet sich eine Aussage, die nach der Überset-
zung der «Neues Leben»-Bibel lautet: «Es ist alles sinnlos und bedeutungs-
los, sagt der Lehrer, unnütz und bedeutungslos – ja, es ist alles völlig sinn-
los». Die Zürcher Bibel übersetzt: «Flüchtig und nichtig, sprach Kohelet, 
alles ist flüchtig», die Lutherbibel (2017): «Es ist alles ganz eitel».364 Das 

 
362 Die in der alttestamentlichen Wissenschaft geführte Diskussion um die 

Begriffe «Krise der Weisheit» und «kritische Weisheit» muss uns hier nicht 
beschäftigen.  

363 Nach dem Lied «Lobe den Herren» (Gesangbuch der Evangelisch-refor-
mierten Kirchen der deutschsprachigen Schweiz, Nr. 242), 2. Strophe. 

364 Die English Standard Version übersetzt: «Vanity of vanities», die New 
International Version: «Meaningless! Everything is meaningless!». Nicht 

 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 199 

hebräische Wort häbäl, das hier mit «sinnlos», «flüchtig», «nichtig» oder 
«eitel» übersetzt wurde, bedeutet wörtlich «Windhauch». Alles ist wie ein 
Windhauch. Die Einheitsübersetzung nimmt diese Bedeutung auf: 
«Windhauch, Windhauch, sagte Kohelet, das ist alles Windhauch». Ähn-
lich Martin Buber und Franz Rosenzweig: «Dunst der Dünste, spricht 
Versammler, Dunst der Dünste, alles ist Dunst». Das Wort häbäl, das in 
den Übersetzungen so unterschiedlich wiedergegeben wird, kommt 38-
mal in diesem Buch vor. Auf diesen Ton ist das ganze Buch Kohelet ge-
stimmt. Exegeten vermuten eine Beeinflussung durch hellenistische Phi-
losophien. Nach Udo Schnelle herrscht im Buch Kohelet 

«ein religiös-philosophischer Pessimismus vor, der eine deutliche Nähe 
zum griechischen Skeptizismus, aber auch zu Epikur zeigt. Es gilt, die we-
nigen Momente der Lebensfreude und des Glücks zu ergreifen (vgl. 
Pred 5,17–19; 9,7–10; 11,9), die einem zufällig vergönnt sind. Dieses 
‹carpe diem› vertraut nicht mehr der unerschütterlichen Ordnung Gottes, 
sondern weiß sich in einer von Nichtigkeit geprägten Welt auf sich selbst 
gestellt.»365  

Aber es geht in diesen Aussagen und im Buch Kohelet insgesamt nicht um 
die Nichtigkeit der Welt, sondern um eine bestimmte Lebenshaltung an-
gesichts der Vergänglichkeit des Lebens und aller Werke des Menschen. 
Die Adressaten des Predigers werden dazu aufgefordert, ihre Werke, Güter 
und Werte nicht mit einer Ewigkeitsbedeutung zu versehen, sondern 
ihrem vergänglichen Leben einen zeitlichen Sinn zu geben, indem sie «sich 
selbst und anderen im Rahmen der von Gott gesetzten Möglichkeiten und 
Grenzen den Genuss des Guten […] gönnen» sollen, wie es Thomas 
Krüger formuliert.366 «Es gibt Nichtiges, das auf Erden geschieht» 
(Pred 8,14), das bedeutet aber nicht, dass alles im Grunde nichtig wäre. 
Es gibt Tragisches, das ist aber noch kein Grund, in einen Pantragismus 
zu verfallen.  

(e) Ich beende diese exemplarische Spurensuche nach dem Tragischen 
in der Bibel mit einem Blick auf Röm 7,7–25. Darin beschreibt Paulus, 

 
gerade «feinsinnig» ist die Wiedergabe in der Volxbibel: «Eh alles egal. Un-
wichtig! Alles für den Arsch! Das bringt es nicht, geht sowieso alles den 
Bach runter». 

365 Udo Schnelle: Die ersten 100 Jahre des Christentums. 30–130 n. Chr. Die 
Entstehung einer Weltreligion, Göttingen 22016, 78.  

366 Thomas Krüger: Kohelet (Prediger) (BKAT XIX), Neukirchen 2000, 361. 



200 Die Erfahrung des Tragischen 

wie der von Sünde beherrschte Mensch tut, was er nicht will, und will, was 
er nicht tut. Er wird sich selbst zum Rätsel. Der Konflikt zwischen dem 
Wollen des Guten und dem Tun des Sündhaften entsteht durch die 
Ambivalenz des Gesetzes Gottes. Das an sich heilige, lebensdienliche 
Gesetz Gottes (die Thora) wird von der transpersonalen Sünde instru-
mentalisiert und dadurch pervertiert. Gegen seine eigene Intention hat es 
mit seinem Verbot der Begierde («Du sollst nicht begehren») genau diese 
Begierde geweckt und damit die (als Disposition im Fleisch des Menschen 
sitzende) Sünde aktiviert. Die eingefleischte Sünde besetzt das Subjekt-
zentrum des Menschen und verführt ihn zum Sündigen. So bewirkt nun 
das Gesetz indirekt Sündiges statt Gutes, Verderben statt Gedeihen, Un-
heil statt Heil, Tod statt Leben.  

Das Gesetz hat auch eine epistemische Funktion (im Sinne des usus 
elenchticus legis): Es lässt das Gute ebenso wie die Sünde erkennen. Der 
Mensch weiß also, was das Gute ist, und will es auch tun, doch unter dem 
Einfluss der Sünde folgt er seiner Begierde und tut, was dem Gesetz zu-
widerläuft. 

Christus aber hat die Sünde verurteilt und es damit möglich gemacht, 
dass der Geist Gottes und nicht die Triebe des Fleisches wieder die leibli-
chen Vollzüge des Menschen und sein Handeln bestimmt. So kann der 
auf diese Weise befreite Mensch nun das Gute nicht nur wollen, sondern 
auch tun. 

Ganz offensichtlich begegnen in der Ambivalenz des Gesetzes und 
mehr noch in der Kollision zwischen Wissen (bzw. Verstehen), Wollen 
und Vollbringen unter der Fremdherrschaft der Sünde (hamartia) zentrale 
Merkmale des Tragischen. Der Mensch in der vorchristlichen Existenz367 
handelt gegen das Gesetz und sich selbst, indem er das vom Gesetz Gebo-
tene und das von ihm Gewollte nicht tut. So rennt er in sein Verderben. 
Und ausgerechnet das heilige Gesetz hat ihn dazu angestachelt, sodass er 
nun seinen Begierden ausgeliefert ist. Das Demonstrativpronomen hautä, 
das Paulus in Röm 7,10 gebraucht («Das Gebot, das doch zum Leben füh-

 
367 Ich beziehe das «Ich», das Paulus in Röm 7 sprechen lässt, auf den «vor-

christlichen» Menschen in seinem unerlösten Dasein. Es gibt allerdings 
auch die (von Luthers «simul iustus et peccator» inspirierte) Deutung, dass 
der hier beschriebene Konflikt auch die christliche Existenz bestimmt. 
Belege nennt Klaus Haacker: Der Brief des Paulus an die Römer 
(ThHKNT 6), Leipzig 42019, 173, Anm. 8. 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 201 

ren sollte, genau dieses [hautä], führte zum Tod»), kann man hier mit «aus-
gerechnet dieses» übersetzen, mit dem Wort also, in dem ich einen Signal-
begriff für die Identifizierung tragischer Situationen sehe. Das Heilige setzt 
Unheiliges frei; es bringt die Sünde zur Wirkung.  

In v.24 geht die Diagnose des Unheilszustandes in eine Klage über, von 
der aus dann aber in v.25 die Rettung aus dem Todesleib (d. h. vor dem 
Unheilstod) durch Christus in den Blick genommen wird. Auch die Klage 
ist ein wiederkehrendes Motiv in Tragödien. 

Man hat in dieser Darstellung eine Parallele zur Klage der Medeia 
(latinisiert: Medea) gesehen, die in der Tragödie des Euripides von ihrem 
Rachebedürfnis besessen das Böse tut (indem sie ihre Kinder umbringt), 
obwohl sie es als solches erkannt hat. In ihrem Monolog bekennt sie, dass 
sie von einem Affektsturm überwältigt ist:  

«ich werde besiegt von den Übeln. Und wohl verstehe ich, welche grauen-
vollen Dinge ich im Begriff bin zu tun, aber der leidenschaftliche Aufruhr 
in mir (/der affektive Zorn) ist stärker als meine Überlegungen (/Rat-
schläge); er, der die Ursache der größten Übel für die Sterblichen ist.»368  

Gegen ein derart affektgesteuertes Handeln wendet sich Platon mit seiner 
Auffassung, dass ein Mensch zur Selbstkontrolle seiner Leidenschaften 
mithilfe der Vernunft fähig und dazu verpflichtet ist. Hat Paulus das 
Medeia-Motiv, also den Verlust der Selbstkontrolle (akrasia) und die 
Zügellosigkeit (akolasia) adaptiert und dieses nicht auf menschliche 
Schwäche, sondern auf das Beherrschtsein von der Macht der Sünde 
zurückgeführt? Dass die Aussage des Paulus Bestandteil des antiken 
akrasia-Diskurses ist, lässt sich nach Michael Wolter nicht von der Hand 
weisen. Haben wir es also hier mit einer Rezeption eines (philosophisch 
diskutierten) Tragödienstoffes zu tun? Paulus hat das Medeia-Motiv 

 
368 Euripides: Medeia, v.1077–1080, zitiert nach: Reinhard von Bendemann: 

Die kritische Diastase von Wissen, Wollen und Handeln. Traditionsge-
schichtliche Spurensuche eines hellenistischen Topos in Römer 7, in: 
ZNW 95, 2004, 35–63, Zitat: 39. Die Übersetzung von Ernst Buschor, 
in: Euripides. Sämtliche Tragödien und Fragmente: Griechisch-deutsch. 
Bd. 1: Alkestis. Medeia. Hippolytos, München 1972, ist weniger präzise. – 
Siehe dazu auch den Kommentar von Georg Otten: Die Medea des 
Euripides. Ein Kommentar zur deutschen Übersetzung, Berlin 2005, 235–
257. – In Euripides’ Drama «Hippolytos Stephanophoros», 377–383 gibt 
es eine ähnliche Aussage.  



202 Die Erfahrung des Tragischen 

vermutlich nicht direkt aus der Tragödie des Euripides aufgenommen, 
wohl aber aus den Nachklängen im zeitgenössischen Hellenismus des 
römischen Reiches. Gleichwohl sind die Unterschiede unverkennbar. Im 
Blick auf die euripideische Medeia fragt Reinhard von Bendemann sogar, 
«inwieweit die Welten, auf die man in diesen Texten stößt, überhaupt 
begegnungsfähig sind»369. Auch Wolter weist auf die Unterschiede hin. 
Der erste besteht ihm zufolge darin, dass Medeia bei Euripides das Böse, 
das sie als Böses erkennt, will und tut, während sich bei Paulus das Wollen 
des Menschen auf das Gute richtet, auch wenn er es nicht tut. Bei 
Euripides besteht der Konflikt also zwischen Wissen und Wollen/Tun, bei 
Paulus zwischen Wissen/Wollen und Tun. Die Sünde beherrscht das Tun, 
nicht den Willen. Ein zweiter Unterschied betrifft die Kraft, die das Böse 
hervorbringt. Bei Paulus ist es die Sünde, bei Euripides sind es die Affekte. 
Drittens unterscheiden sich die beiden Interpretationen im Blick auf die 
Erkenntnisquelle des Guten. Bei Euripides liegt sie in der ethischen 
Erkenntnisfähigkeit des Menschen, also in ihm, bei Paulus im göttlichen 
Gesetz, das von außen auf ihn zukommt. Als weiteren Unterschied kann 
man noch den kulturellen Erzählzusammenhang benennen, in den die 
beiden Überlieferungen eingeordnet sind: Paulus bezieht sich auf die 
Sündenfallerzählung aus Gen 3, Euripides greift auf den Pelias- und Iason-
Sagenkreis aus der griechischen Mythologie zurück.  

Den modifizierten Rezeptionen des Medeia-Motivs in der römischen 
Dichtung und der Stoa bei Ovid, Seneca und Epiktet, also in zeitlicher 
Nachbarschaft des Neuen Testaments, steht Röm 7 etwas näher, doch 
auch hier überwiegen die Differenzen in der Darstellungsintention und im 
Kontext.370 Je genauer man den Vergleich anstellt, umso deutlicher treten 
sie hervor. Vergrößert man dagegen die interpretatorische Distanz, dann 
zeigen sich Gemeinsamkeiten. Diese bestehen vor allem in der Kollision 
zwischen ethischer Erkenntnis, Handlungsorientierung und tatsächlichem 
Handeln. Seneca setzt den Akzent dabei stärker auf den Konflikt zwischen 
zwei affektbestimmten Willensrichtungen. Epiktet betont die Einsicht der 
Medeia in den Selbstwiderspruch, in den sie sich mit ihrem verfehlten 

 
369 Von Bendemann: Die kritische Diastase (siehe Anm. 368), 48.  
370 Siehe dazu Michael Wolter: Der Brief an die Römer (EKK, Neubearbei-

tung), Bd. 1: Röm 1–8, Göttingen 2019, 449–452; von Bendemann: Die 
kritische Diastase (siehe Anm. 368), 55–61. 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 203 

Wunsch begeben hat. Damit wird sie zum Demonstrationsobjekt der sto-
ischen Vernunftethik, der zufolge der Mensch Wissen, Wollen und Han-
deln in Einklang bringen kann und soll.  

Den damit verbundenen anthropologischen Optimismus kann Paulus 
nicht teilen. Ihm zufolge ist der nicht erlöste Mensch unter die Sünde ver-
sklavt. Hier besteht die Kollision zwischen dem fleischlichen und dem 
geistlichen Gesetz im Menschen. Die vorchristliche Existenz befindet sich 
damit in einer tragisch zu nennenden tiefen Zerrissenheit. Der Mensch 
kann das von Gott Gebotene, um das er weiß, nicht tun. Doch gibt es 
einen Ausweg aus dieser Situation und dieser besteht im Sein in Christus, 
sodass nun nicht mehr die Sünde, sondern Christus das Subjektzentrum 
des Menschen bestimmt. Diesen Ausweg kann sich der Mensch aber nicht 
selbst bereiten; er ist auf Fremderlösung angewiesen. Weil Christus diese 
Erlösung bereits erwirkt hat, ist der Mensch nicht letztlich dazu verflucht, 
in der tragischen Existenzverfassung zu bleiben und in ihr unentrinnbar 
seinem Verderben entgegenzugehen. Diese Existenzverfassung kommt 
überhaupt erst in der Rückschau, also in der Perspektive ihres Überwun-
denseins, in den Blick. Doch bedeutet die Überwindung der Sündenherr-
schaft noch nicht, dass der Mensch nun in der Auferstehungsherrlichkeit 
leben würde. Wie Paulus gegenüber den Korinthern eingeschärft hat, voll-
zieht sich christliche Existenz «unter dem Kreuz». 

(f) Nach diesem Durchgang durch biblische Überlieferungskomplexe 
kann man zusammenfassend festhalten, dass die Unterschiede zu den grie-
chischen Tragödien und ihrer römischen Aufnahme sowie zur griechi-
schen und römischen Philosophie unverkennbar groß sind. In ihren Quel-
len, Kontexten, Darstellungsintentionen und inhaltlichen Ausrichtungen 
unterscheiden sie sich charakteristisch. Edward Farley konstatierte, die 
Schriften von Judentum und Christentum seien  

«less worried about the tragic than with the disobedient, hard-hearted turn 
against God and neighbor manifested in injustice and cruelty»371. 

Das ist eine sehr pauschale, aber im Kern doch zweifellos zutreffende Fest-
stellung. Und doch finden sich in diesen Überlieferungen tragische Motive 
und Erzählstränge, die auch für die christliche Existenzdeutung von erheb-
licher Erschließungs- und Erhellungskraft sind.  

 
371 Edward Farley: Divine Empathy. A Theology of God, Minneapolis, MN, 

1996, 65. 



204 Die Erfahrung des Tragischen 

5.3 Eine jüdische Tragödie 

So wie man immer wieder bestritten hat, dass es christliche Tragödien gibt 
und geben kann, so hat man auch dem Judentum einen Sinn für das Tra-
gische abgesprochen. Ludwig Wittgenstein hatte die Tragödie als etwas 
unjüdisches bezeichnet.372 George Steiner konstatierte: «Tragedy is alien 
to the Judaic sense of the world.»373 Dem stehen allerdings konträre Aus-
sagen gegenüber wie die von Richard B. Sewall:  

«Of all ancient peoples, the Hebrews were most surely possessed of the 
tragic sense of life. It pervades their ancient writings to an extent not true 
of the Greeks.»374  

Wieder hängt die Einschätzung davon ab, wie man «Tragödie» und das 
Tragische versteht.  

Unstrittig ist, dass es im zweiten vorchristlichen Jahrhundert eine 
(hellenistisch beeinflusste, in griechischer Sprache verfasste) jüdische 
Tragödie gibt: die Exagōgē («Herausführung») von Ezekiel (bzw. Ezechiel), 
dem Tragiker. Sie ist nur in Fragmenten erhalten, die von Eusebius von 
Caesarea375 und Clemens von Alexandria überliefert sind.377 Darin wird 
die Geschichte vom Auszug der Israeliten aus Ägypten von Ex 1 bis 
Ex 15,27 basierend auf der Septuaginta in dramatischer Form dargestellt. 
Vorgänge, die sich nicht dramatisch darstellen lassen, werden von Figuren 
erzählt, in einer Gottesrede wiedergegeben oder von Boten berichtet. Das 

 
372 S. o., Anm. 318. 
373 Steiner: The Death of Tragedy (siehe Anm. 69), 4. 
374 Richard B. Sewall: The Vision of Tragedy, New Haven 1959, Neuaus-

gabe: New York 1990, 9. 
375 Eusebius: Praeparationes Evangelicae, IX, Kap. 28f. Karl Mras: Eusebius 

Werke, Bd. 8: Die Praeparatio Evangelica, Berlin 1954, 524–538. 
376 Clemens von Alexandria: Stromateis (CPG 1377; BKV II, 17), 1, 23 

(155,1–156,2).  
377 Siehe: Ernst Vogt: Tragiker Ezechiel, in: ders.: Literatur der Antike und 

Philologie der Neuzeit. Ausgewählte Schriften, hg. von Erich Lamberz, 
Berlin/Boston 2013, 174–194 (https://doi.org/10.1515/9783110263916. 
174); ders.: Das Mosesdrama des Ezechiel und die attische Tragödie, in: 
ders.: Literatur der Antike (a. a. O.), 195–208 (https://doi.org/10.1515/
9783110263916.195). 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 205 

ähnelt den Botenberichten in griechischen Tragödien. Die Exagōgē war 
wohl ursprünglich wie die griechischen Tragödien in fünf Akte gegliedert.  

Dabei handelt es sich um die älteste Dramatisierung einer biblischen 
Erzählung. Ernst Vogt vermutet, Ezekiel habe vor allem für griechisch 
sprechende Juden geschrieben,  

«denen er mit der dramatischen Bearbeitung des Buches Exodus eine 
Alternative zu der für einen Juden unannehmbaren Behandlung griechi-
scher Mythen auf der Bühne schaffen will»378.  

Eusebius bezeichnet Ezekiel ausdrücklich als Tragiker und sein Stück als 
Tragödie379 und Drama380. Die Kompositionstechnik ist deutlich von 
Euripides beeinflusst. So wird etwa die Vorgeschichte des Dramas im 
Prolog erzählt. Auch viele inhaltliche Motive sind den attischen Tragödien 
und der griechischen Literatur entnommen oder klingen an diese an.381 
Gegenüber den Bestimmungsmerkmalen, die Aristoteles für die Tragödien 
genannt hat, zeigen sich aber deutliche Abweichungen. So gibt es keine 
Einheit der Handlung; die Orte wechseln. Allein die Gestalt des Moses, 
der sein Volk gegen alle Widerstände aus der Sklaverei herausführt, inte-
griert das Stück. Doch ist diese Figur deutlich von den Helden der grie-
chischen Tragödie unterschieden. Diese kämpfen heroisch gegen ihr 
Schicksal und gehen unter. Mose handelt dagegen im Auftrag Gottes und 
führt die ihm aufgetragene Mission aus.  

5.4 Christliche Tragödien? 

Die biblischen Überlieferungen, die gottesdienstlichen Liturgien, aber 
auch Narrative aus der Traditionsgeschichte des Christentums bieten viel-
fältiges Material für Dramatisierungen. In der Christentumsgeschichte 
wurde reichlich aus diesem Fundus geschöpft. So entstanden liturgische 

 
378 Vogt: Das Mosesdrama, 203.  
379 Eusebius: Praeparationes IX, 28, 3. 
380 Eusebius: Praeparationes IX, 29, 14. 
381 Das gilt vor allem für den von Ezekiel geschilderten Traum des Moses, der 

an den Traum Atossas in den Persern und an den Traum Klytaimestras in 
den Choephoren anknüpft. Siehe dazu: Vogt: Tragiker Ezechiel (siehe 
Anm. 377), 176f.  



206 Die Erfahrung des Tragischen 

Dramen, die an der Messe orientiert waren und in Gottesdiensten aufge-
führt wurden, Passions- und Osterspiele, die auf Plätzen der Städte zu 
sehen waren, die christlichen Mysterienspiele, die vor allem in Frankreich 
und England Popularität erlangten, die Inszenierungen von Heiligen-
erzählungen usw.  

Sofern sich diese Stücke auf das Neue Testament beziehen, entnehmen 
sie ihren Stoff zumeist aus den Passionserzählungen der Evangelien. Gat-
tungstypisch lassen sie sich allerdings kaum als Tragödien bezeichnen. Oft 
werden sie eher der Gattung der Komödie zugeordnet. Denn sie enden 
nicht mit dem Kreuzestod, sondern mit der Auferstehung und der Heils-
botschaft. Mit Domenico Pietropaolo kann man sagen:  

«It is tragic, in the classical sense of the term, in so far as the Passion and 
its typological associations are recalled for the suffering that they entail; 
but it is positive and therefore comic, in the Dantean sense of the term 
comedy, in so far as the Passion is regarded as the necessary condition for 
the salvation of all mankind.»382 

Für die Dramaturgie macht es dabei einen Unterschied, welchem der 
Evangelien die Passionsspiele folgen, ob sie etwa das Leiden und die Gott-
verlassenheit Jesu nach dem Markusevangelium betonen oder nach dem 
Johannesevangelium die Passion als Weg der Verherrlichung darstellen. 
Allen Vorlagen zufolge ist Jesus als die Zentralfigur des Dramas – anders 
als die Tragödienhelden – aber frei von aller Schuld. Er handelt nicht nur 
im Auftrag Gottes, sondern ist selbst göttlichen Wesens. Nicht aus der 
hamartia, sondern aus dieser Göttlichkeit ergibt sich der Konflikt mit den 
politischen und religiösen Autoritäten, der unvermeidlich auf den Lei-
densweg führt, in dem sich aber – wie vor allem das Lukasevangelium her-
vorhebt – ein göttlicher Heilsplan realisiert.  

Das Darstellungsinteresse ist dabei nicht auf das Damals des Lebens 
und Leidens Jesu ausgerichtet, sondern auf die Bedeutung dieser Passion 
für die Zuschauenden in der Gegenwart. Es wird ihnen vor Augen geführt, 
um sie in das Heilsdrama des erlösenden Leidens einzubeziehen. Durch 
das dabei vermittelte Sünden- und Erlösungsbewusstsein sollen sie eine Art 

 
382 Domenico Pietropaolo: Whipping Jesus Devoutly. The Dramaturgy of 

Catharsis and the Christian Idea of Tragic Form, in: Gildenhard/ 
Revermann (Hg.): Beyond the Fifth Century (siehe Anm. 313), 397–424, 
Zitat: 409 (https://doi.org/10.1515/9783110223781.397). 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 207 

heilige katharsis erfahren. Im Grund handelt es sich dabei um eine perfor-
mativ entfaltete Messfeier, die ja ihrerseits schon eine dramatische Verge-
genwärtigung der Heilsbotschaft darstellt. 

Ich gehe im Folgenden nicht weiter auf die Passionsspiele ein und be-
ziehe auch die musikalischen Interpretationen der Passionsgeschichte 
nicht in die Betrachtung ein.383 Exemplarisch greife ich zwei Autoren her-
aus, die man als Verfasser christlicher Tragödien oder – um ihre Stücke 
von den Tragödien zu unterscheiden – als Verfasser christlicher Trauer-
spiele (→ 2.3) bezeichnet hat: Pedro Calderón und Jean Racine. Karl 
Jaspers würdigte ihre Stücke als «Höhepunkte der christlichen Tragödie»384. 

(a) Jean Racine gilt als größter Tragödiendichter der französischen 
Klassik. In seinem Fall legt sich in besonderer Weise die (allerdings unbe-
antwortbare) Frage nahe, ob seine traumatischen Kindheitserfahrungen 
mit dazu beigetragen haben, dass er sich dieser Kunstgattung zugewendet 
hat. Schon mit drei Jahren hat er seine Eltern verloren und nachdem er – 
ohne seine Schwester – von den Großeltern aufgenommen worden war, 
starb auch der Großvater und die Großmutter ging in ein Kloster. Er be-
suchte eine jansenistisch geprägte Schule und verinnerlichte dabei deren 
strenge, an Augustins Gnadenlehre orientierte Frömmigkeit und Theolo-
gie, der zufolge der Mensch unter der Herrschaft der Erbsünde steht, zum 
Unheil prädestiniert ist und nur durch Gottes Gnade – ohne eigene Mit-
wirkung – erlöst werden kann.  

Nachdem sich Racine von dieser religiösen Prägung distanziert hatte, 
verfasste er Tragödien, deren Stoffe z. T. aus der griechischen und römi-
schen Antike entnommen waren. Die leidenschaftliche, aber unerfüllte 
Liebe wurde zu einem seiner Hauptthemen. In seiner letzten Schaffens-
periode wendete er sich mit den Tragödien «Esther» (1689) und «Athalie» 
(1691) biblischen Überlieferungen zu und näherte sich auch wieder dem 
Jansenismus an. Ich werfe einen kurzen Blick auf das zweite dieser Werke, 
das als formvollendet und den griechischen Tragödien ebenbürtig galt. 
Voltaire würdigte es als «le chef-d’œuvre de l’esprit humain»385. 

 
383 Siehe dazu etwa: Winfried Verburg: Passion als Tragödie? Die literarische 

Gattung der antiken Tragödie als Gestaltungsprinzip der Johannespassion, 
Stuttgart 1999. 

384 Jaspers: Über das Tragische (siehe Anm. 213), 92. 
385 Voltaire: Discours historique et critique, 1769 (Œuvres complètes de 

Voltaire / Complete Works of Voltaire, Bd. 66, Liverpool 1999, 505). 



208 Die Erfahrung des Tragischen 

Die Tragödie «Athalie» inszeniert die Geschichte der gleichnamigen 
Königin, die um 840 v. Chr. über Juda regierte (2Chr 22,10–23; 
2Kön 11). Um ihre Herrschaft zu sichern, tötete sie ihre Enkel. Nur einer 
der Nachkommen, Joasch (bzw. Joas), wurde von Jehoscheba (bzw. 
Josabet), der Stieftochter von Athalie, gerettet. Später verschworen sich 
Jehoscheba und ihr Mann, der Jahwepriester Jehojada (bzw. Joad), gegen 
Athalie, ließen Joasch zum König salben und Athalie töten. Es geht in 
dieser Erzählung auch um den Konflikt zwischen dem von Jehojada, 
Jehoscheba und Joasch repräsentierten Jahweglauben und der von Athalie 
betriebenen Baalsverehrung. Die Erzählung endet mit der Zerstörung des 
Baaltempels und der Tötung des Baalspriesters. Sie stellt den Sieg Jahwes 
über den Baalskult dar.  

Obwohl die Tragödie ein alttestamentliches Narrativ inszeniert, ist sie 
von christlichem Denken geprägt. So wird etwa in der siebten Szene des 
dritten Akts die Heilsverheißung aus Jes 45,8 aufgenommen und inkarna-
tionstheologisch auf die Geburt des Heilands hin ausgelegt. Dieser steht 
nach neutestamentlicher Überlieferung in der Nachfolge Davids. Diese 
Abstammungslinie drohte mit dem Enkelmord Athalies unterbrochen zu 
werden, wurde durch Gottes Handeln aber bewahrt.  

Sarah I. Fengler bezeichnet «Esther» und «Athalie» als «scriptual 
revenge tragedies»386, weil das Motiv der Rache im Zentrum stehe. Die 
handelnden Figuren rechtfertigen ihre Verbrechen mit dem, was ihnen 
angetan wurde. Dabei lassen sie sich nicht in gute und böse einteilen, 
sondern werden als ambivalent charakterisiert, als Täter und Opfer 
zugleich. Diese Ambivalenz gilt auch für die «Figur» Gottes, der in der 
Tragödie als eifersüchtig und gewalttätig dargestellt wird. Unter seiner 
Herrschaft bewegt sich das Königtum in einer Spirale der Gewalt und 
Vergeltung. Der Priester Jehojada verficht mit fanatischem Eifer die 
Ausschließlichkeit der Jahweverehrung, während die Baalsanhängerin eher 
für religiöse Pluralität und Toleranz steht und dem Fanatismus der Jahwe-
verehrer zum Opfer fällt. 

(b) Auch Pedro Calderón hat seine Eltern früh verloren und auch er 
wurde in einer katholischen Bildungseinrichtung – im Jesuitenkolleg in 
Madrid – erzogen und auch er wendete sich von der Theologie ab und der 

 
386 Sarah I. Fengler: Divine Vengeance in Racine’s Biblical Plays: Esther and 

Athalie as Scriptual Revenge Tragedies, in: Adam Hansen u. a. (Hg.): Re-
visiting Revenge Tragedy. New Perspectives, Leiden/Boston 2024, 84–106. 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 209 

Literatur zu. Schon bald wurde er als bester Dramatiker seiner Zeit ange-
sehen und 1635 in dieser Funktion an den Königshof berufen. Nach einer 
durch den Tod seiner Frau verursachten Lebenskrise kehrte er zum Glau-
ben und zur Theologie zurück, trat in den Franziskanerorden ein, wurde 
Priester, Domherr in Toledo und schließlich Kaplan am Königshof.  

Sein Werk umfasst 120 Dramen und 80 Fronleichnamsspiele («Autos 
sacramentales»).387 Nicht nur die religiösen Dramen und die Fronleich-
namsspiele, sondern auch viele der anderen Stücke sind dabei von christ-
lichen, genauer: katholischen Vorstellungen und Lehren wie auch von phi-
losophischen Reflexionen geprägt. So übersetzt Calderón etwa das Motiv 
des undurchschaubaren und unausweichlichen Schicksals in einen christ-
lich geprägten Bezugsrahmen, der vom Glauben an die Herrschaft Gottes, 
seiner Providenz und Prädestination bestimmt ist. Die Frage der mensch-
lichen Willensfreiheit spielt dabei eine wichtige Rolle.388 Aus dem politi-
schen Bereich werden Machtdiskurse der spanischen Monarchie aufge-
nommen und in Beziehung zu christlichen Moralvorstellungen gesetzt, 
wie sie sich auch in den zeitgenössischen Fürstenspiegeln niedergeschlagen 
haben. Bei den zentralen Figuren handelt es sich oft um Mächtige, die sich 
in ihren Ambitionen verstricken und in moralische Dilemmata geraten. In 
alledem herrscht heroische Erhabenheit. Weniger niedere Leidenschaften 
und mehr das Streben nach Ehre bestimmen den Willen und das Handeln 
der Zentralfiguren. Doch gerade darin liegt die Versuchung zur Sünde: in 
der Ehrsucht und Hybris. Demgegenüber werden aristokratische Tugen-
den, edle Liebe, die demütige Treue zum König und vor allem der Gehor-
sam gegen Gott idealisiert. 

Ich greife eines seiner bekanntesten Werke heraus: «Das Leben ist ein 
Traum» (Uraufführung 1635), aus dem Schopenhauer zitiert hat (→ 3.2.1). 

 
387 Siehe dazu: Christoph Strosetzki: Calderón, Stuttgart, Weimar 2001. 
388 Im Hintergrund steht die Auseinandersetzung zwischen dominikanischen 

Thomisten und jesuitischen Molinisten um die Auslegung der Gnaden- 
und Prädestinationslehre sowie die Zurückweisung des reformatorischen 
Gnadenmonismus. Calderón neigt eher zur jesuitischen Auffassung, der 
zufolge Gott dem Menschen die Entscheidungsfreiheit lässt, die Gnade 
anzunehmen oder nicht; doch sieht Gott diese Entscheidung voraus. Auch 
in Bezug auf das weltliche Handeln des Menschen betont Calderón die 
relative Willensfreiheit des Menschen und die damit einhergehende Mög-
lichkeit zu sündigen. 



210 Die Erfahrung des Tragischen 

Es gehört zur Gattung der «Comedia seria»389 und wurde neunmal von 
Calderón bearbeitet. Das zeigt, wie ihn das darin verhandelte Thema 
umgetrieben hat. Darin geht es um die Frage der göttlichen Vorbestimmt-
heit des menschlichen Lebens im Gegenüber zur willentlichen Selbst-
bestimmung des Handelns, aber auch um die Deutung des menschlichen 
Lebens und der Welt zwischen Schein und Sein, Traum und Realität.  

König Basilius von Polen sieht in den Sternen, dass sein neu geborener 
Sohn Sigismund später eine Tyrannenherrschaft in Polen aufrichten wird. 
Um das zu verhindern, lässt er ihn in einen Turm einsperren. Als sich nach 
vielen Jahren die Frage der Königsnachfolge stellt, entschließt sich Basilius, 
den Sohn für einen Tag zum König einzusetzen, um seine Eignung dafür 
zu testen. Doch die Befürchtung bestätigt sich: Der Sohn regiert mit äu-
ßerster Brutalität. So lässt ihn der Vater wieder gefangen nehmen und in 
den Glauben versetzen, der eine Tag seines Königtums sei nur ein Traum 
gewesen. Sigismund kommt zur Einsicht, dass das ganze Leben nur ein 
Traum ist und ändert seine Lebenseinstellung, indem er sich auf das Über-
weltliche, das Tugendhafte und Wahre ausrichtet. Nachdem er von 
Rebellen aus dem Gefängnis befreit worden ist und die Truppen des Vaters 
besiegt hat, wird er zum König eingesetzt und regiert mit Milde und Ge-
rechtigkeit.  

Das Stück zeigt zunächst die Kurzsichtigkeit des menschlichen Macht-
strebens und die Vergänglichkeit weltlicher Wertsetzungen. Die Orientie-
rung am Willen Gottes führt demgegenüber zu einem lebensdienlichen 
Machtgebrauch. Aber es geht darüber hinaus um tiefe philosophische Fra-
gen, die mit dem barocken Lebensgefühl (vanitas) einhergehen: Ist das Le-
ben letztlich nur ein Traum und die Wirklichkeit ein Schein? Sigismund 
räsoniert:  

«Was ist Leben? Irrwahn bloß, / Was ist Leben? Eitler Schaum / Trug-
gebild, ein Schatten kaum, / Und das größte Glück ist klein; / Denn ein 
Traum ist alles Sein, / Und die Träume selbst sind Traum.»390  

 
389 Mit diesem Begriff werden Dramen bezeichnet, in denen komische mit 

ernsten Elementen verbunden sind. Ironie und Satire dienen dabei (als 
schwarzer Humor) der kontrastiven Verstärkung und Vertiefung der erns-
ten Inhalte. 

390 Das Leben ist ein Traum. Schauspiel in drei Akten, übersetzt und hg. von 
Eugen Gürster, Stuttgart 1962, 63 (Ende des zweiten Aufzugs). Die Vor-
stellung, das Leben sei womöglich nur ein Traum, findet sich verbreitet 

 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 211 

Diese Infragestellung des zeitlichen Lebens und der Welt führt nach 
Calderón jedoch nicht in einen weltanschaulichen Pessimismus und in die 
existenzielle Verzweiflung. Sie ist vielmehr ausgerichtet auf das «eigentli-
che», ewige Leben und das Reich Gottes. Lebenspraktisch folgt daraus 
keine Weltflucht. Der Mensch wird in das Welttheater hineingeboren und 
bekommt seine Rolle darin zugewiesen. Diese muss er dem Auftrag Gottes 
gemäß spielen und darüber nach dem Tod Rechenschaft ablegen. Wahre 
Freiheit besteht und bewährt sich darin, dass sie mit der Vorbestimmung 
in Einklang steht. Die Gnade Gottes verlangt die Mitwirkung des Men-
schen. 

Auch die anderen Stücke Calderóns sind vom Geist des gegenreforma-
torischen spanischen Katholizismus geprägt. Sie kreisen mehr oder weni-
ger um die Existenz des Menschen unter der Versuchung der Sünde und 
der Pflicht, ihr zu widerstehen, sowie unter dem providentiellen Welthan-
deln und dem erlösenden Heilshandeln Gottes. In religiöser Hinsicht be-
steht das Tragische in der Spannung von Tugend und Laster, Verwerfung 
und Gnade. Dabei herrscht die Gewissheit, dass das Mysterium der Erlö-
sung die auf göttlichem Grund ruhende, aber in Erbsünde gefallene Welt 
umfängt. Der universale Schuldzusammenhang ist durch den Opfertod 
Jesu am Kreuz durchbrochen. Es gibt demnach keine absolute Ausweg-
losigkeit, keine ontische Bodenlosigkeit, keine existenzielle Sinnlosigkeit. 
Selbst wenn es zu einem tragischen Tod kommt, wartet noch ein Jenseits 
mit einer zurechtbringenden Gerechtigkeit. 

Am Ende dieses exemplarischen Blicks auf einzelne Stücke, die man als 
«christliche Tragödien» bezeichnet hat, diskutiere ich nicht mehr die 
Frage, ob es sich dabei wirklich um solche handelt, und auch nicht die 
noch grundlegendere Frage, ob es überhaupt christliche Tragödien gibt 
und geben kann. Es ist dies eine fruchtlose Diskussion: ein Sich-Drehen 
im hermeneutischen Zirkel zwischen dem Konzept «Tragödie» und der 
Anwendung dieses Konzepts auf bestimmte Stücke. Weder für die theolo-
gische Reflexion des Tragischen noch für die christliche Lebensdeutung 
trägt dies etwas aus. Ergiebiger ist es, nach Spurenelementen des Tragi-
schen in diesen Stücken – wie in Tragödien generell – zu fragen, diese also 

 
im Barock. Sie geht vermutlich auf Pindars achte pythische Ode, V. 95f 
zurück: «Tagwesen! Was ist [man]? – was ist man nicht? – Eines Schattens 
Traum – | Der Mensch!» (Pindar: Siegesgesänge und Fragmente, grie-
chisch-deutsch, hg. von Oskar Werner, München 1967, 188f). 



212 Die Erfahrung des Tragischen 

für eine Heuristik des Tragischen zu nutzen. Auch dabei entkommt man 
dem hermeneutischen Zirkel nicht, dreht aber gewissermaßen seine 
Drehrichtung um: Es werden dann nicht die Tragödien von den Lebens-
erfahrungen oder von Tragödientheorien her gedeutet, sondern die 
Lebenserfahrung von den Tragödien her. Die Tragödien fungieren als 
Entdeckungszusammenhang für tragische Lebenserfahrungen.  

Fragt man auf diese Weise, welche Einsichten aus den exemplarisch 
vorgestellten «christlichen Tragödien» gewonnen werden können, so stößt 
man in «Athalie» auf die Einbettung des Tragischen in Gewaltspiralen. Bei 
Calderón liegt das Tragische in der Spannung von Freiheit und Vorbe-
stimmung, zeitlichem und ewigem Leben. Daraus lassen sich durchaus ge-
genwartsrelevante Einsichten gewinnen. Generell aber gilt: Je weiter ihr 
Entstehungs- und Tradierungskontext von der gegenwärtigen Lebenswelt 
entfernt ist und je stärker sie ästhetisch stilisiert sind, umso weniger werden 
sie die heuristische Aufgabe erfüllen können. Deshalb bringt man solche 
Stücke heute in aktualisierten Fassungen auf die Bühne. Es gibt allerdings 
auch zeitgenössische Stücke, die man als christliche Tragödien bezeichnen 
könnte – wie Rolf Hochhuths «Stellvertreter» oder Friedrich Dürrenmatts 
«Pilatus».391 In dieses Feld will ich aber nicht weiter vordringen, weil es 
mir für die theologische Reflexion tragischer Erfahrungen nicht ertragreich 
zu sein scheint.  

Statt mit der Frage, ob man von «christlichen Tragödien» sprechen 
kann, schließe ich dieses Kapitel mit der Frage, ob man von «christlichen 
tragischen Lebenserfahrungen» sprechen kann. In drei Fällen legt sich das 
nahe:  

• Erstens dort, wo solche Erfahrungen durch das christliche Glau-
bensleben selbst hervorgerufen worden sind: wo Menschen an der 
Geheimnishaftigkeit Gottes verzweifeln; wo sie bei allem Bemühen 
um ein gottgerechtes Leben Gott als Widersacher erfahren; wo sie 
durch ihren Glauben auf einen Leidensweg geführt werden usw.  

 
391 Siehe auch: Laurence Michel: Die Möglichkeit einer christlichen Tragö-

die, in: Sander (Hg.): Tragik und Tragödie (siehe Anm. 213), 177–208; 
Fionnuala O’Neill Tonning u. a. (Hg.): The Transformations of Tragedy. 
Christian Influences from Early Modern to Modern, Leiden/Boston 2019, 
besonders die Beiträge im dritten Teil: «Tragedy and Christianity in 
Transformation: Towards the Present». 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 213 

• Zweitens können es solche Erfahrungen sein, die nicht durch den 
Glauben verursacht sind, ihn aber zutiefst erschüttern.392  

• Und schließlich kann es sich dabei um Erfahrungen handeln, die 
im Licht des Glaubens gedeutet und verarbeitet werden. Sie werden 
dann gewissermaßen zu christlichen Erfahrungen. 

Im ersten Fall entsteht das Tragische am Glauben, im zweiten kollidiert es 
mit ihm und im dritten Fall wird es von ihm aufgefangen. 

5.5 Systematisch-theologische Ansätze zur Deutung des 
Tragischen 

Nach Joseph Bernhart gibt es zwei Lager in der theologischen Interpreta-
tion des Tragischen:  

«[D]as eine möchte das Tragische zum Wesen der Seinswelt rechnen, ja es 
hineinziehen in die Gottwirklichkeit selbst, das andere bemüht sich, den 
reinen Lichtbezirk einer übertragischen Gottheit aufzubieten bis zur völli-
gen Zerstreuung des tragischen Düsters».393  

Während das Tragische im ersten Lager eine Apotheose erfährt, indem 
man es zur Theotragik erklärt, besteht im zweiten Lager die Gefahr, dass 
es als bloßer Kollateralschaden des Schöpfungswerkes verharmlost wird, 
der aus der Freiheit der Geschöpfe resultiert.  

Dem ersten Lager kann man Nikolaj Berdjajew zurechnen, der von 
einer Tragödie in Gott gesprochen hat. Ihm zufolge wollte Gott aus Liebe 
Freiheit schaffen und Erlösung bewirken, das führte ihn aber ins Leiden. 
Es ist dies das Leiden des Sohnes Gottes und damit das Leiden Gottes 
selbst. Im göttlichen Leben spielte sich ein Konflikt, eine «Tragödie der 
Passion»394 ab. Dies ist die wahre Tragödie in der menschlichen Ge-

 
392 So will Walter Sparn das Tragische in der Perspektive des christlichen 

Glaubens verstanden wissen (Walter Sparn: Art. «Tragik/Tragödie», in 
TRE 33 [2002], 751–762, bes. 759. 

393 Joseph Bernhart: Tragische Welt, in: Hochland 31/1, 1934, 481–498, 
Zitat: 482. Abgedruckt unter dem Titel «Der Mensch in der tragischen 
Welt», in ders.: De Profundis, Weißenhorn 51985, 155–192, Zitat: 157. 

394 Nikolaj Berdjajew: Der Sinn der Geschichte. Versuch einer Philosophie 
des Menschengeschicks, Darmstadt 1925, 89. Vgl. auch: ders: Geist und 

 



214 Die Erfahrung des Tragischen 

schichte. Anders als in den antiken Tragödien herrscht hier – in der Tra-
gödie der Freiheit – kein auswegloses Fatum und kein unentrinnbares Ver-
hängnis. Gott zahlt gewissermaßen den Preis für seine freiheitschaffende 
Liebe. Jürgen Moltmann konnte diesen Gedanken im Rahmen seiner Theo-
logie des Leidens Gottes aufnehmen.395  

Bernhart hält solchen Positionen die rhetorische Frage entgegen:  

«aber wo bliebe die Tragik Hiobs, wenn er einen mitleidenden, mitseuf-
zenden Gott sich gegenüber hätte? Eben der untragische Jahwe, der sowohl 
die Theodizee der Freunde Hiobs verachtet, wie er dunkel und unerklärbar 
bis zum Ende der Dichtung in der Wolke seiner Unerforschlichkeit ver-
harrt, dieser Jahwe erst vollendet die Tragik des geschlagenen Gerechten 
auf dem Düngerhaufen seines Elends.»396  

Die Rede vom (mit-)leidenden Gott nimmt dessen Transzendenz nicht 
ernst genug. Sie vermenschlicht Gott. Dabei kann man durchaus anneh-
men, dass das Unheil der Geschöpfe auch ein Unheil für den Schöpfer ist; 
es steht dessen Schöpfungsintention entgegen. In diesem Sinne kann man 
postulieren, dass es nicht nur für den Menschen, sondern auch für Gott 
eine Tragik gibt, die die Möglichkeit des Scheiterns einschließt. Die Ge-
schichtsdeutungen der biblischen Überlieferungen bezeugen vielfach, dass 
Gott in der Durchsetzung seines Heilswillens an den Eigendynamiken der 

 
Wirklichkeit, Lüneburg 1949. Siehe dazu: Charles Hartshorne: Whitehead 
und Berdyaev: Is there Tragedy in God? (1957), in: Whitehead’s Philo-
sophy. Selected Essays 1935–1970, Lincoln 1972, 183–208. 

395 Jürgen Moltmann: Trinität und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, Gütersloh 
31994, 57–63. Der Abschnitt steht unter der Überschrift: «Die ‹Tragödie 
in Gott›» (57). Die These lautet, die Tragödie der menschlichen Ge-
schichte sei auch Gottes eigene Tragödie (58). Moltmann zieht daraus die 
problematische Konsequenz, dass dort, wo Gott als leidensunfähig ange-
sehen werde, die Passion Jesu «nur» als eine menschliche Tragödie erschei-
nen könne (Jürgen Moltmann: Wer ist Christus für uns heute?, Gütersloh 
1994, 41) und unterstellt damit, dass Jesu Leiden durch Gottes Mitleiden 
über die Ebene des bloß menschlich Tragischen hinausgehoben werde. 
Demgegenüber halte ich daran, fest, dass Gott im menschlich Tragischen 
gegenwärtig ist. Dieses verliert für den davon betroffenen Menschen – und 
auch für Jesus – nicht die Qualität des Tragischen.  

396 Bernhart: Tragische Welt (siehe Anm. 393), 183. 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 215 

geschichtsbestimmenden Mächte, allen voran an individuellen und kol-
lektiven Egozentrismen, immer wieder scheitert. Doch rechtfertigt das 
nicht, von einem Leiden Gottes zu sprechen. Dass es eine Tragik vor und 
für Gott gibt, bedeutet noch nicht, dass es eine Tragik in Gott gibt 
(→ 6.2).  

Das zweite von Bernhart anvisierte Lager ist gefüllt mit idealistischen 
Philosophen von Platon über Schelling bis Hegel, der in seinen «Vorlesun-
gen über die Philosophie der Religion» das Tragische als eine Kontrastfolie 
nutzt, um die christliche Weltanschauung davon abzuheben. In dieses 
Lager gehören auch die Theologinnen und Theologen, die Gott als 
summum bonum sehen und alles Negative von ihm fernhalten wollen. Sie 
rechnen es der gefallenen Schöpfung zu und betrachten es als Abwesenheit 
des von Gott ausgehenden Guten, als privatio boni. Das gilt auch für das 
Tragische. Es ist nur der Schatten des ansonsten scheinenden Lichts, hat 
aber coram Deo keine eigene Wirklichkeitsqualität und damit auch 
letztlich keine Macht über Menschen.  

Bernhart selbst will das Tragische in der Konstitution des geschaffenen 
Seins verankern. Alle inneren Grundspannungen der Wirklichkeit ergeben 
sich demnach aus der Unterschiedenheit des Seienden von der Seinsfülle 
Gottes, aus seiner Individuation und Endlichkeit.  

«Was ist, ist immer nur als ein Etwas da, als Soseiendes bestimmt, als Be-
stimmtes begrenzt, als Begrenztes gehindert, schlechthin zu sein, das ganze 
Sein und das Sein selbst zu sein.»397  

Ausgespannt zwischen Sein und Nichtsein haftet allem endlichen Seien-
den die Signatur des Fragmentarischen und Widersprüchlichen an: Geist 
und Fleisch, Leidenschaft und Vernunft stehen gegeneinander, Ideen kol-
lidieren, Werte prallen aufeinander «Pflicht (steht) gegen Pflicht, Recht 
gegen Recht, Notwendigkeit gegen Notwendigkeit»398. Daraus ergibt sich 
hinsichtlich des Menschen, dass seine gesamte Existenz immer nur eine 
tragische sein kann. «Tragik ist das De profundis der Jahrtausende».399  

Doch weist das Tragische nach Bernhart über sich hinaus auf den gött-
lichen Seins- und Sinngrund der Wirklichkeit, der in Christus Mensch 
geworden und d. h. sich die tragische Existenzverfassung zu eigen gemacht 

 
397 Bernhart: Der Mensch in der tragischen Welt (siehe Anm. 393), 177. 
398 A. a. O., 178. 
399 A. a. O., 158. 



216 Die Erfahrung des Tragischen 

hat. Darin wird offenbar, dass die Tragik allen geschöpflichen Seins im 
Willen des Schöpfers verankert und in Christus mit Gott verbunden ist.400 
Das bedeutet für Bernhart nicht, dass sie überwunden wäre; sie besteht, 
solange die Schöpfung bestehen wird. Es gibt keine Erlösung von der Tra-
gik, wohl aber eine Gottergebenheit in ihr. 

Bernhart gelingt es auf diese Weise, das Tragische schöpfungstheolo-
gisch in der Theologie zu verorten und damit die erste der in 5.1.4 ge-
nannten antitragischen Grundüberzeugungen zu modifizieren. Auch die 
zweite der Grundüberzeugungen wird auf das Tragische hin ausgedeutet: 
Die christologischen Überlegungen sind weniger soteriologisch und mehr 
offenbarungstheologisch angelegt: In Jesu Leben und Leiden zeigen sich 
die tragischen Grundspannungen des Seins. Indem sie als im Willen 
Gottes verankert erkennbar werden, kann man mit ihnen leben. Auf eine 
eschatologische Heilsvision verzichtet Bernhart. Damit leistet dieser 
Ansatz zunächst, was von einer Theologie zu fordern ist, die das Tragische 
uneingeschränkt ernst nimmt. Mit ihrer Verankerung des Tragischen in 
der Schöpfung nähert sie sich aber einer pessimistischen Weltsicht an. 
Demgegenüber halte ich daran fest, dass die Bedingungen der Möglichkeit 
tragischen Geschehens in der Schöpfung verankert ist, nicht aber das 
Tragische selbst. Es ist eine mögliche Erfahrung des menschlichen In-der-
Welt-Seins. Mehr dazu in Abschnitt 6.3. 

Weniger ontologisch und mehr (heils-)geschichtlich geprägt ist die 
«Christliche Theodramatik» von Hans Urs von Balthasar. Es geht ihm 
nicht um eine theologische Deutung tragischer Erfahrungen, sondern um 
ein dramatisches Verständnis der Heilsgeschichte. Gottes Offenbarung ist 
dem zufolge nicht nur von ihrem Inhalt, sondern von ihrer dramatischen 
Ereignung her zu verstehen. «Diese Offenbarung […] ist in ihrer ganzen 
Gestalt im Großen wie im Geringen dramatisch.»401 Von Balthasar will 
ein «Kategorialsystem des Dramatischen»402 aufstellen und in die Theolo-
gie einbringen. So stellt er Analogien zwischen Figuren des Alten Testa-
ments und den Helden der griechischen, Shakespearschen und barocken 
Tragödien her.403 Jiftach, Saul, David, Simson, Jeremia, Hiob und Hagar 

 
400 A. a. O., 191. 
401 Hans Urs von Balthasar: Theodramatik I. Prolegomena, Einsiedeln 1973, 

113. 
402 A. a. O., 116. 
403 Indem er stirbt, verfällt der Glaubende des Alten Testaments nach Hans 

 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 217 

portraitiert er als tragische Figuren. Im gefesselten Prometheus sieht er 
«eine Art Präfiguration[] des Kreuzes Christi».404 

Den Kern der «Theodramatik» erblickte von Balthasar in der Span-
nung bzw. Kollision zwischen Schöpfer und Geschöpf, Gottes Werk und 
menschlicher Freiheit, Gnade und Natur. Er besteht darin, dass sich die 
Geschöpfe gegen den Schöpfer wenden, dieser aber den Sich-Abwenden-
den nachgeht und versucht, ihre unheilvolle Abwendung wiederum zu 
wenden. Das betrifft die Existenz des einzelnen Menschen und die 
Menschheit insgesamt. Mit dieser Deutung knüpft von Balthasar an die 
christlichen Tragödien, besonders an Calderóns «Das große Welttheater» 
an: Es geht um Schuld und Sühne, letztlich um Erlösung.  

In der Tragödie Jesu Christi, besonders in seinem Verlassenheitsschrei 
am Kreuz, kulminiert die Theodramatik. Nicht nur die Tragödien, son-
dern alle menschliche Tragik ist hier überboten und vollendet.405  

«Im Theodrama geht es darum, daß Gott sich die Tragik des menschlichen 
Daseins bis in ihre letzten Abgründe zu eigen macht und sie so, ohne sie 
zu verharmlosen oder von außen zu überrunden, überwindet.»406 

Mit dem Gedanken, dass Gott das Tragische in der Geschichte in sich 
aufnimmt und es in Christus überwindet, nähert sich die Theodramatik 
einer Theotragik an. Gott selbst übernimmt die aus menschlicher Freiheit 
erwachsene Schuld und wendet damit deren Folgen vom Menschen ab. 
Das Theodrama hat einen heilshaften Ausgang. Der Handlungsverlauf des 

 
Urs von Balthasar «der Unterwelt, dem Infernum, dem Reich der leblosen 
Toten und Schatten, nicht anders als Achilles und Aias und Eurydike, 
einem Hades, in dessen Dunkel der Gott, für den der Glaubende gelebt 
hat, nicht mehr gepriesen werden kann» (Hans Urs von Balthasar: Die 
Tragödie und der christliche Glaube, in: ders.: Spiritus Creator. Skizzen 
zur Theologie III, Einsiedeln 1967, 347–365, Zitat: 354. Siehe auch: 
ders.: Reinhold Schneider und der tragische Christ, in: ders.: Spiritus 
Creator, 415–437). 

404 Von Balthasar: Theodramatik I (siehe Anm. 401), 116.  
405 Von Balthasar: Die Tragödie (siehe Anm. 403), 356. 
406 Hans Urs von Balthasar: Theodramatik II/1, Einsiedeln 1976, 48. Im An-

schluss an Hans Urs von Balthasar formuliert Ben Quash: «Godly life, in 
Christian terms, is hyper-tragic, not untragic» (Quash: Four Biblical 
Characters [siehe Anm. 339], 31) und fasst dessen Position damit treffend 
zusammen. 



218 Die Erfahrung des Tragischen 

Stückes ist tragisch, nicht aber sein Zielpunkt. Dieser besteht in der Erlö-
sung der Menschheit. Die Geschichte Gottes mit den Menschen wird – 
mit Calvin gesprochen – im theatrum gloriae Dei aufgeführt. Ihre tragische 
Dialektik kommt schließlich im Heilshandeln Gottes zur Ruhe.407  

Weil es von Balthasar nicht um eine theologische Deutung tragischer 
Erfahrungen als einem Stück Theologie «von unten», sondern um ein «von 
oben» entwickeltes Konzept der Heilsgeschichte geht, ist dieser Ansatz für 
mein Projekt wenig hilfreich. So sehr er die geschichtliche Wirklichkeit 
des Tragischen ernst nehmen möchte, so sehr betont er auf der anderen 
Seite, dass diese Wirklichkeit in Gott aufgehoben ist. Im Kreuz ist es 
angenommen und geheilt. Alles menschliche Unheil ist auf diesen 
Kulminationspunkt hin ausgerichtet und findet dort seinen Sinn. Gegen-
über diesem dramatischen Triumphalismus werde ich das Kreuz als Ort 
des sinnlosen Unheils vor Augen stellen.  

Erkunden wir weitere Ansätze zur theologischen Rezeption der Tragö-
dien und des Tragischen! Hugo Rahners Aufweis von patristischen Rezep-
tionen der griechischen Tragödien (→ 5.1.2) war nicht von einem histo-
rischen, sondern von einem theologischen Interesse geleitet: Er wollte die 
griechisch-römische Kultur als Teil der umfassenden Offenbarungsge-
schichte Gottes ausweisen. Bei den vorchristlichen Dichtern und Philoso-
phen finden sich ihm zufolge Aussagen, in denen sich die Christusoffen-
barung ankündigt. So verweist er etwa auf die im zwölften Gesang der 
Odyssee überlieferte Erzählung von Odysseus, der sich am Mastbaum sei-
nes Schiffes festbinden ließ, um dem verführerischen Gesang der Sirenen 

 
407 Zu von Balthasars «Theodramatik» siehe: Michael Greiner: Drama der 

Freiheiten. Eine Denkformenanalyse zu Hans Urs von Balthasars trini-
tarischer Soteriologie, Münster u. a. 2000; Ben Quash: Theology and the 
Drama of History, Cambridge 2005; Kevin Taylor: Hans Urs von 
Balthasar and the Question of Tragedy in the Novels of Thomas Hardy, 
London u. a. 2013; ders.: Hans Urs von Balthasar and Christ the Tragic 
Hero, in: Taylor/Waller: Christian Theology and Tragedy (siehe 
Anm. 339), 133–148; Michael Rasche: Das Phänomen des Tragischen 
und die tragische Dimension des Christentums, in: ThPh 89, 2014, 514–
533, bes. 524–531. 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 219 

nicht zu erliegen. Im frühen Christentum konnte man darin eine Andeu-
tung der Kreuzigung Christi und ein Vorbild für die Christusnachfolge im 
Gegenüber zu den weltlichen Versuchungen erblicken.408  

Andere katholische Theologen spitzten diese typologische Deutung auf 
die griechischen Tragödien zu. Sie identifizierten darin Motive und Figu-
ren, die sie auf Christus hin auslegten. Nach Cyprian Krause wird in den 
Bakchen des Euripides zwischen dem epiphanen Gott Dionysos und 
Pentheus, dem geopferten König von Theben,  

«ein metaphorisches und zugleich kultmystisches Stellvertretungsverhält-
nis gezeichnet, das es späteren Zeiten ermöglichte, in dieser euripideischen 
Tragödie den Typus des ‹Christus patiens› zu finden».409  

Im Christentum sieht er «die Tragik des Naturhaften in einer schöpfe-
risch-innovativen und zugleich vernünftigen Metatragik» aufgefangen.410 
Darin sei das Himmlische und das Chthonische, die Lebensfülle und der 
Opfertod vereint. «Aller Schmerz ist im Wort vom Kreuz metatragisch 
verarbeitet, verwunden und gedeutet als Explikation der höchsten 
Liebe.»411 

Im Anschluss an Hugo Rahner und Hans Urs von Balthasar schlägt 
Jan-Heiner Tück vor, das Motiv der freiwilligen Selbsthingabe bis hin zum 
Opfertod für andere, wie es Euripides in «Alkestis» oder in «Iphigenie auf 

 
408 Vgl. Homer: Odyssee 12, 158–200; Hugo Rahner: Odysseus am Mast-

baum, in: ders.: Griechische Mythen in christlicher Deutung, 281–328. 
Siehe dazu: Christoph Markschies: Odysseus und Orpheus christlich gele-
sen, in: Martin Vöhler / Bernd Seidensticker (Hg.): Mythenkorrekturen. 
Zu einer paradoxalen Form der Mythenrezeption, Berlin/Boston 2005, 
69–92 (https://doi.org/10.1515/9783110918076.69); Raban von Haehling 
(Hg.): Griechische Mythologie und frühes Christentum. Die antiken 
Götter und der eine Gott, Darmstadt 2005. 

409 Cyprian Krause: Ist Christentum tragisch? Die Bakchen des Euripides als 
Laboratorium metatragischer Stellvertretung: eine Hermeneutik zwischen 
Mysterium und Metapher, in: ZThK 103, 2006, 206–252, Zitat: 244. – 
Christus patiens ist ein christliches Mysterienschauspiel aus dem byzantini-
schen Hochmittelalter. Der Dichter ist unbekannt (siehe dazu: Krause: Ist 
Christentum tragisch? 244f). Krause sieht in der Passion des «Christus 
patiens» «menschliches Leiden und göttliches Mitleiden in unvermischter 
und ungetrennter Stellvertretung zusammenkommen» (a. a. O., 229). 

410 A. a. O., 243. 
411 A. a. O., 247. 



220 Die Erfahrung des Tragischen 

Aulis» darstellt, als Präfiguration des Todes Jesu für andere im Anschluss 
an Paulus (etwa in Röm 5,6–7) und an die Abschiedsreden des Johannes-
evangeliums (vor allem Joh 15,13) auszulegen.412 Hinzu kommt ein zwei-
tes Motiv in «Alkestis», von dem aus sich nach Tück ein Bezug zur christ-
lichen Soteriologie herstellen lässt: Herakles rettet Alkestis vor dem Tod 
(Thanatos). Im Sterben für andere sieht Tück das Thema des Karfreitags, 
in der Überwindung des Todes das Thema von Karsamstag und Ostern 
anklingen. 

Solche typologischen Deutungen stellen Analogien her, legen aber 
nicht immer offen, wie diese zu verstehen sind. Bei Hugo Rahner handelt 
es sich offensichtlich um eine offenbarungstheologisch begründete analogia 
entis, bei Jan-Heiner Tück hingegen um eine metaphorische Analogie. Alle 
diese Versuche sind von dem Interesse geleitet, eine schroffe Gegen-
überstellung zwischen den Tragödien und dem Tragischen einerseits und 
der christlichen Theologie andererseits zu überwinden. 

In der deutschsprachigen evangelischen Theologie der jüngeren Ver-
gangenheit und Gegenwart gibt es nur wenige Auseinandersetzungen mit 
den Tragödien und dem Tragischen. Eine Ausnahme bildet Paul Tillich. 
Ihm zufolge führt die  

«Selbst-Transzendierung des Lebens, die sich dem Menschen als Größe 
des Lebens offenbart, […] unter den Bedingungen der Existenz zur Zwei-
deutigkeit von Größe und Tragik.»413  

Das mit der Selbst-Transzendierung des Lebens gegebene Streben nach 
Größe führt in die Gefahr des tragischen Falls. Doch darf der Mensch auf 
dieses Streben nicht verzichten; er muss es zulassen, sonst gerät er in eine 
noch größere Gefahr: «Die Angst vor der Tragik führt ihn zum tragischen 
Verlust seiner selbst.»414 Im Rahmen seiner Überlegungen zur Schöp-
fungslehre betont Tillich, nicht die Endlichkeit als solche sei tragisch. Des-
halb werde das Tragische nicht dadurch überwunden, dass man das End-
liche soweit als möglich vermeidet.  

 
412 Jan-Heiner Tück: Crux. Über die Anstößigkeit des Kreuzes, Freiburg i. Br. 

2023, 27–45 und 46–58.  
413 Paul Tillich: Systematische Theologie, Bd. 3, Berlin/New York 1987, 114. 
414 A. a. O., 115. Siehe auch Tillichs Überlegungen zum moralischen und 

zum tragischen Element im Übergang vom essenziellen zum existenziellen 
Sein, in: ders.: Systematische Theologie, Bd. 2, Berlin/New York 1987, 
43–46. 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 221 

«Das Tragische wird allein durch die Gegenwart des Sein-Selbst innerhalb 
des endlichen Seins überwunden.»415 

Während Tillich mit seiner Deutung an die Tragödien anknüpft, heben 
andere evangelische Autoren das «christliche» Verständnis des Tragischen 
von den Tragödien ab und versehen dieses Verständnis demgegenüber mit 
einem Überbietungsanspruch. So argumentiert beispielsweise der Schwei-
zer Theologe Ernst Gerhard Rüsch, dass es nicht nur in der Beziehung zur 
Welt und zu den Menschen, sondern auch in der Beziehung zu Gott Er-
fahrungen des Ausgeliefertseins gebe. Zur Existenzangst kommt die Got-
tesfurcht. Der Schrecken der menschlichen Ohnmacht vor Gott sei durch 
den christlichen Erlösungsglauben nicht aufgelöst und die Erlösung des 
Menschen keineswegs garantiert. Doch selbst in seinem Leid wisse sich der 
Gläubige in der Vorsehung Gottes geborgen. Damit sei alle griechische 
vorchristliche und alle moderne nachchristliche Tragik letztlich überwun-
den.416 Dem Tragischen kann eine «vorläufige, propädeutische Stel-
lung»417 in der Sphäre des «natürlichen» Menschen zugewiesen werden.418 
Wer aber «in Christus» ist und damit glaubend am Heilsgeschehen Anteil 
bekommen hat, kann auf diese überwundene Unheilswirklichkeit zurück-
blicken, auch und gerade wenn er/sie durch das tragische Geschehen aufs 
tiefste erschüttert und im eigenen Wesen betroffen ist.  

Deuteversuche dieser Art operieren mit einem «Ja-aber»-Schema. Sie 
gestehen die existenzielle Erschütterung durch tragische Erfahrungen zu, 
verweisen aber auf einen Sinngrund, in dem diese letztlich aufgehoben 
sind. Dieser Sinngrund ist auch der Seinsgrund, d. h. der Schöpfer; er ist 
in Jesus inkarniert und hat das Tragische wohl nicht eliminiert, aber doch 
entmächtigt.  

In der englischsprachigen Theologie sind mittlerweile profunde Arbei-
ten zu diesem Thema vorgelegt worden.419 Ein wichtiger Impulsgeber da-
für war der schottische Anglikaner Donald M. MacKinnon, der zunächst 

 
415 Systematische Theologie, Bd. 1 (siehe Anm. 233), 292. 
416 Ernst Gerhard Rüsch: Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 

(1954), in: Sander (Hg.): Tragik und Tragödie [siehe Anm. 213], 109–128. 
417 A. a. O., 120. 
418 Vgl. auch: Eva Bartsch: Tragödie und Christentum, Bielefeld 2000, 9.54f. 
419 Exemplarisch: Larry D. Bouchard: Tragic Method and Tragic Theology. 

Evil in Contemporary Drama and Religious Thought, University Park, 
 



222 Die Erfahrung des Tragischen 

in Aberdeen und dann in Cambridge lehrte. Von Hans Urs von Balthasar 
angeregt beklagte er, dass die christliche Theologie sich vorwiegend an der 
griechischen Philosophie orientiert, die tiefe Lebensweisheit, die in den 
Tragödien exemplarisch dargestellt wird, aber weitgehend ignoriert. Die 
darin anschaulich gemachten Brüche, Fragmentierung und Dissonanzen 
böten der Theologie wertvolles Material. Mit ihrer «open-textured qua-
lity»420 bildeten sie auch ein heilsames Gegengewicht gegen die Tendenz, 
kohärente Konzepte und abgerundete Systeme zu entwerfen, die ihre Ge-
schlossenheit dadurch gewinnen, dass sie von der Lebenswirklichkeit weit-
gehend abstrahieren. Gegenüber solchen Erscheinungsformen einer theo-
logia gloriae soll das Tragische im Rahmen einer theologia crucis Beachtung 
finden. Theoretisch wie praktisch ist das Tragische nicht handhabbar, ge-
schweige denn lösbar. So fordert MacKinnon dazu auf, diese «borderlands 
of theology»421 zu erkunden.  

 
PA, 1989; Wendy Farley: Tragic Vision and Divine Compassion, Louis-
ville, KY, 1990; Eagleton: Sweet Violence (siehe Anm. 109); ders.: Hope 
without Optimism, Charlottesville 2015; Ben Quash: Theology and the 
Drama of History, Cambridge 2005; ders.: Christianity as Hyper-Tragic, 
in: Christopher Hamilton u. a. (Hg.): Facing Tragedies. Perspectives on 
Social Ethics, Bd. 2, Wien u. a. 2009, 77–88; Tracy: On Tragic Wisdom 
(siehe Anm. 337); ders.: Horrors and Horror (siehe Anm. 337); Taylor/ 
Waller: Christian Theology and Tragedy (siehe Anm. 339); Rowan 
Williams: The Tragic Imagination. The Literary Agenda, Oxford 2016; 
Kevin Taylor: Christ the Tragedy of God. A Theological Exploration of 
Tragedy, New York u. a. 2019; Khegan M. Delport: On Tragedy and 
Transcendence. An Essay on the Metaphysics of Donald MacKinnon and 
Rowan Williams, Eugene, OR, 2021. 

420 MacKinnon: Theology and Tragedy (siehe Anm. 86), 168. 
421 Donald MacKinnon: Borderlands of Theology and Other Essays, hg. von 

George W. Roberts / Donovan E. Smucker, Eugene, OR, 1968. Zu 
MacKinnons Deutung des Tragischen siehe: Kenneth Surin (Hg.): Christ, 
Ethics and Tragedy. Essays in Honour of Donald MacKinnon, Cambridge 
1989; Giles Waller: Freedom, Fate and Sin in Donald MacKinnon’s Use 
of Tragedy, in: Taylor/Waller: Christian Theology and Tragedy (siehe 
Anm. 339), 101–118; Rowan Williams: The Tragic Imagination (siehe 
Anm. 419), 108–115; Andrew Bowyer: Donald MacKinnon’s Theology. 
To Perceive Tragedy Without the Loss of Hope, London/New York 2019; 
Delport: On Tragedy and Transcendence (siehe Anm. 419), 64–167. 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 223 

Dieses Anliegen spiegelt sich auch in der Art, wie MacKinnon Theolo-
gie treibt: Er bietet keinen systematischen Entwurf, sondern präsentiert 
einzelne Reflexionen, die sich nicht leicht systematisieren lassen. Man 
muss seine Deutung des Tragischen aus diesen Bemerkungen rekonstruie-
ren. Dabei kommt es mir nicht auf seine Deutung der Tragödien an, son-
dern auf die theologische Rezeption des Tragischen. 

In der Erfahrung des Tragischen stößt der Mensch auf Dispositionen 
seiner Existenz, die seinem Handeln vorgegeben sind und denen er ausge-
setzt ist. Darin besteht für MacKinnon die metaphysische Dimension des 
Tragischen. Metaphysik ist dabei nicht in einem spekulativen, die Wirk-
lichkeit übersteigenden Sinn zu verstehen, sondern im Sinn eines tiefen 
(fundamentalethischen) Realismus. Zum theologischen Wirklichkeitsver-
ständnis gehört die Einsicht, dass es unwiederbringlichen Verlust, nicht 
wiedergutzumachende Zerstörung, unabwendbares Scheitern, unvermeid-
liche Schuld gibt, dass kontingente Verhängnisse moralische Handlungs-
absichten torpedieren und ontische Irrationalitäten das Verstehen der 
Wirklichkeit unterwandern. Diese ist opak (vgl. 1Kor 13,12). Das kommt 
MacKinnon zufolge in den Tragödien zur Darstellung. Doch stellen sie 
diese Zerstörung, das Scheitern und die Schuld zugleich in einen Trans-
zendenzhorizont, in dem all das Negative über sich hinaus geführt wird. 
Dieser besteht in einer höheren Gerechtigkeit, ist also ethisch bestimmt, 
und zielt darauf, bei den Zuschauenden eine ethische Handlungsorientie-
rung zu evozieren – wohl wissend, dass deren Befolgung wieder in tragi-
sche Konflikte führen kann.  

Auf unterschiedliche Weise setzt MacKinnon die Tragödien und das 
Tragische in Beziehung zur Theologie. Ich greife drei zentrale Ansatz-
punkte heraus: 

(a) In den neutestamentlichen Gleichnissen sieht er strukturelle Analo-
gien zu tragischen Erzählungen und Schauspielen. Sie erzählen, wie Un-
vorhersehbares eintritt, Erwartungen durchkreuzt werden, ethische Hand-
lungsintentionen umschlagen und das Geschehen plötzliche Wendungen 
nimmt. Sie beschreiben kontingente Geschehensverläufe und öffnen kon-
tingente Sinnhorizonte. Wie die Tragödien teilen auch die Gleichnisse 
nicht eine bestimmte Bedeutung mit, sondern bieten Deuteräume an, in 
denen sich die Rezipienten bewegen können. Es gibt keine normative Aus-
legung; Sinn wird in der Rezeption generiert und ist damit immer plural. 
Indem man diese Deuteräume bewohnt und sich von ihren Narrativen 
inspirieren lässt, schaffen sie Offenbarungen. Die Gleichnisse regen zu 



224 Die Erfahrung des Tragischen 

multiperspektivischen und dramatischen Lektüren an, die die Lesenden 
involvieren und sie zu imaginativen Extrapolationen anregen. So könnte 
das Gleichnis vom «Guten Samariter» nach MacKinnon daraufhin befragt 
werden, ob die gute Tat nicht auch egoistisch motiviert gewesen sein und 
sogar Unheil heraufbeschworen haben könnte. Sie hätte tragische Folgen 
gehabt haben können.422 Mit solchen Imaginationen will MacKinnon 
allzu eindeutige Auslegungen aufbrechen und zeigen, dass auch die ver-
meintlich rein gute Tat der tragischen Verkehrung ausgesetzt ist.  

(b) Auch in der Geschichte des Christentums zeigt sich nach 
MacKinnon eine Tragik: Aus der von Jesus verkörperten Menschenliebe 
Gottes ist eine Feindseligkeit gegenüber Juden geworden, die im Namen 
Jesu verfolgt wurden. Aus seinem Sieg über Sünde und Tod ist neue Sünde 
und neuer Tod entstanden. Schon im Neuen Testament ist dieser Anti-
judaismus angelegt; er zog sich durch die gesamte Christentumsgeschichte 
und trug nicht unwesentlich zur Shoa bei.423  

(c) MacKinnons «Theologie des Tragischen» ist christologisch ausge-
richtet. Mit der Inkarnation des Gotteswortes in Jesus, dem Christus, hat 
Gott sich dem Tragischen in der Geschichte ausgesetzt. Diese Kenose setzt 
sich in der Passion Jesu fort. Diese ist Ausdruck tiefster menschlicher Tra-
gik und offenbart damit die Abgründe des menschlichen Seins in der Welt. 
Mit seinem Tod und seiner Auferstehung werden diese aber überwunden. 
Der Tod Jesu ist in einem objektiven Sinn als Sühneleistung zu verstehen. 
Eine Sühnehandlung verarbeitet einen nicht wieder gut zu machenden 
Verlust, indem sie eine Ersatzleistung dafür anbietet und damit Versöh-
nung ermöglicht. Die Realität des tragischen Verlustes erfordert eine reale 
Sühneleistung. Mit seinem Tod hat Jesus Sünde und Tod besiegt. Gott 
hat das Tragische der Schöpfung mit sich versöhnt. Das führt aber nicht 
zu dessen Aufhebung in der Geschichte. 

Dabei steht Jesu Tod – wie im Johannesevangelium – schon ganz im 
Licht der Auferstehung. Der Kreuzestod ist ein Triumph. Doch darf man 
daraus nach MacKinnon keine triumphalistische Glaubensideologie 
machen. Christliche Existenz ist dem Tragischen ausgesetzt. Sie kann sich 

 
422 MacKinnon: The Problem of Metaphysics, Cambridge 1974, 114–145, 

bes. 139f. 
423 So etwa in: Donald MacKinnon: The Problem of the «System of Projec-

tion». Appropriate to Christian Theological Statements, in: Explorations 
in Theology 5, London 1979, 70–89. 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 225 

dabei aber an der Beständigkeit orientieren, mit der Jesus auf seinem Lei-
densweg dem Osterlicht entgegengegangen ist. An dieser Stelle zeigt sich 
eine Kluft in MacKinnons Ansatz zwischen der «triumphalistischen» 
Christologie und Soteriologie einerseits und der Betonung des Tragischen 
in der Existenz «unter dem Kreuz» andererseits. Die Spannung wird nicht 
aufgelöst. Es kann nach MacKinnon niemals eine generell-theoretische 
Antwort auf das tragische Unheil geben, sondern nur eine auf die konkrete 
Situation bezogene praktische. Dafür braucht es aber keine «hohe» Chris-
tologie. Und so gilt: 

«Christianity, properly understood, might provide men with a faith 
through which they are enabled to hold steadfastly to the significance of 
the tragic.»424  

In der jüngeren Vergangenheit hat Rowan Williams einen beachtenswerten 
Entwurf zur theologischen Deutung der Tragödien und des Tragischen 
vorgelegt.425 Wie MacKinnon, von dem Williams beeinflusst ist, bietet 
auch er keine systematische Abhandlung des Themas, sondern stellt ver-
schiedene Zugänge dazu nebeneinander. Auch hier greife ich nur zwei 
Aspekte heraus, die mir für die theologische Rezeption der Tragödien und 
des Tragischen in besonderer Weise relevant zu sein scheinen.  

(a) Es geht Williams nicht um das Tragische im Leben,426 sondern um 
die (literarische) Frage, wie das Tragische in den Tragödien imaginiert und 
repräsentiert wird und wie sich diese Imaginationen und Repräsentationen 
zu biblischen Überlieferungen und zur Theologie verhalten. Sein Buch ist 
in der Reihe «The Literary Agenda» erschienen.  

In der Hiob-Erzählung, die er als «directly dramatic narrative»427 be-
zeichnet, im Johannesevangelium und in der Feier der Eucharistie428 sieht 

 
424 Donald MacKinnon: The Problem of Metaphysics (siehe Anm. 422), 135. 
425 Williams: The Tragic Imagination (siehe Anm. 419). Siehe dazu auch die 

Diskussionsbeiträge, in: Modern Theology 34/2, 2018, 220–279, und 
Williams’ Antwort darauf (‹Not Cured, Not Forgetful, Not Paralysed›. A 
Response to Comments on The Tragic Imagination), a. a. O., 218–288; 
Delport: On Tragedy and Transcendence (siehe Anm. 419), 168–249. 

426 «[T]his short reflection on tragic representing and imagining is not an es-
say about some essentially ‹tragic› quality in human existence» (Williams: 
The Tragic Imagination [siehe Anm. 419], 2). 

427 A. a. O., 116. 
428 Schon der Benediktinermönch Honorius Augustodunensis († ca. 1150) 

 



226 Die Erfahrung des Tragischen 

Williams tragödienanaloge Darstellungsformen: Inszenierungen des Span-
nungsreichen, Gegenläufigen, Heterologen, Unaufgelösten. Offenbare 
und verborgene Bedeutungen überkreuzen sich, verschiedene Sinnebenen 
überlagern sich, so dass es zu Ironien und Vieldeutigkeiten kommt, die 
Interpretationsspielräume öffnen. Erkennen und Verkennen schieben sich 
ineinander. Göttliche Kundgaben treffen auf begrenzte menschliche 
Wahrnehmungen. In den johanneischen «Ich-bin»-Worten, den Dialogen 
mit Nikodemus (Joh 3,1–21) und mit der Samaritanerin (Joh 4,7–30), in 
der Erzählung von der Auferweckung des Lazarus (Joh 11,1–44), vor allem 
aber in der Darstellung der Passion Jesu sieht Williams Anklänge an die 
Erzählstrukturen der Tragödien. Im Ineinander von Leiden und Verherr-
lichung, Erniedrigung und Erhöhung, (Selbst-)Demütigung und Erha-
benheit, Ohnmacht und Macht wird das Mysterium umschrieben (nicht: 
beschrieben). Die Leserinnen und Leser werden in die Darstellung invol-
viert und ihren Spannungen und Uneindeutigkeiten ausgesetzt. Sie sollen 
diese Spannungen «durchschauen» und dazu ihre Vorverständnisse und 
Sinnerwartungen aufbrechen. Doch können sie das oft nicht oder nur an-
satzweise. Immer wieder müssen sie sich die Augen dafür öffnen lassen, 
dass sie das göttliche Licht nicht sehen und das von ihm Erleuchtete nicht 
verstehen. Sie müssen ihr Nicht-Verstehen verstehen und selbst das gelingt 
ihnen nur sehr begrenzt. 

In der Liturgie der Messe, besonders in der Feier der Eucharistie wird 
diese spannungsreiche Dramaturgie nach Williams repräsentiert. Sie ver-
gegenwärtigt das tragische Narrativ rituell. Darin hebt sie das Mysterium 
mit seiner Spannung von Niedrigkeit und Erhabenheit sowie von Verste-
hen und Nicht-Verstehen nicht auf, sondern macht es leiblich erfahrbar. 
Das Leiden wird weder anästhesiert noch glorifiziert, sondern mit der Auf-
erstehungswirklichkeit konfrontiert. 

(b) Gegenüber einer «pessimistischen» Interpretation der Tragödien, 
die diese als Inszenierung einer «absoluten» Tragik,429 d. h. eines unauf-
haltsamen Falls in den Abgrund, sehen, weist Williams zum einen darauf 
hin, dass dies keineswegs für alle Tragödien gelte, und zum anderen, dass 

 
stellte in seinem Werk «Gemma animae» (PL 172, 541–738) Parallelen 
zwischen der Messe, in der die Opfertat (hostia) Christi vergegenwärtigt 
wird, und dem Kampf des Tragödienhelden her (bes. 570). Die Messlitur-
gie konnte auf diese Weise die Grundlage für christliche Tragödien bilden.  

429 Siehe dazu Anm. 276. 



Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen 227 

diese allein schon durch ihre Darstellungsform, die das tragische Unheil 
imaginiert, narrativ artikuliert und inszeniert, eine Bewältigungsform an-
bieten. Sie schaffen einen Raum, in dem es erzählt und reflektiert werden 
kann. Die Traumaverarbeitung beginnt mit dem Erzählen und Darstellen. 
Klage und Trauer werden möglich, Verzweiflung und Hoffnungslosigkeit 
können zum Ausdruck kommen. Auf diese Weise behält das Leiden nicht 
das letzte Wort. Wer über Leiden sprechen und es in eine Geschichte 
fassen kann, ist von ihm nicht zerstört worden. Williams betont also die 
diskursive und performative Dimension der Tragödien. Es geht ihm nicht 
nur um das Dargestellte, sondern um die Darstellung, nicht um das Un-
heil selbst, sondern um dessen sprachliche und dramatische Repräsenta-
tion. Dabei wird das tragische Unheil vergemeinschaftlicht, auf ein «da-
nach» ausgerichtet und damit der Resignation gewehrt. Das nimmt dem 
tragischen Unheil nicht seinen Schrecken, bleibt aber auch nicht in diesem 
Schrecken gefangen. Die imaginative und narrative Repräsentation des 
Tragischen kann einen (Lern-)Prozess zur Reifung der Persönlichkeit in 
Gang setzen und Impulse für transformatives Handeln geben. Williams 
zitiert aus Shakespeares «König Lear»: «The worst is not / So long as we 
can say ‹This is the worst›».430  

Daraus lassen sich Konsequenzen für die Begleitung von Menschen zie-
hen, die tragisches Unheil erlitten haben: Sie müssen die Möglichkeit be-
kommen, ihre «Tragödie» zu erzählen oder in anderer Form (etwa malend) 
zum Ausdruck zu bringen. Sie brauchen einen Resonanzraum, in dem 
ihnen empathische Aufmerksamkeit entgegengebracht wird. Der erste 
Schritt, der über tragisches Unheil hinausführen kann, besteht im Zur-
Sprache-Bringen dieses Unheils. Damit wird das Amorphe in eine Form 
gebracht. Es wird namhaft gemacht und auf diese Weise verstehbar und 
kommunikabel.431 Das Sinnlose kommt auf eine sinnhafte Weise zum 
Ausdruck. Sinn haftet dabei nicht am tragischen Geschehen, sondern an 
der Artikulation.  

Notabene: Dieser Schritt kann über tragisches Unheil hinausführen. 
Viele Traumata sind aber so einschneidend, dass sie sich der sprachlichen 
Artikulation entziehen. Von dieser Einsicht her fällt ein kritisches Licht 

 
430 Williams: The Tragic Imagination (siehe Anm. 419), 41 und 113. Das 

Zitat stammt aus «The Tragedy of King Lear», IV.1. 
431 Der priesterlichen Schöpfungserzählung zufolge wird das Chaos durch 

Unterscheidungen und Benennungen in Ordnung überführt.  



228 Die Erfahrung des Tragischen 

auf Williams’ Deutung des Tragischen, die in dieser Hinsicht doch eine 
Spur zu optimistisch ist.  

Dieser Überblick über ausgewählte Beiträge zur theologischen Rezep-
tion der Tragödien und des Tragischen zeigt, dass deren Ansatzpunkte und 
Zielrichtungen heterogen sind. Einigen geht es um metaphysische Deu-
tungen des Tragischen im Rahmen einer theologischen Weltsicht, andere 
suchen eher nach Analogien zwischen biblischen Überlieferungen (und 
den darin beschriebenen Figuren) und den Tragödien. Philosophische, 
dogmatische, literarische, kunstgeschichtliche, und z. T. auch seelsorgerli-
che Anliegen überlagern sich. Allen gemeinsam ist es, die behauptete Un-
vereinbarkeit der Tragödien und des Tragischen einerseits und der christ-
lichen Lebensdeutung und ihrer theologischen Reflexion andererseits zu 
bestreiten und dem Tragischen in der Theologie Raum zu geben. 



 

6. Dem Tragischen Raum geben 

Im letzten Teil meiner Überlegungen will ich nun das Tragische, wie es in 
den Tragödien zur Darstellung kam, wie es philosophisch durchdrungen 
wurde, wie ich es phänomenologisch als lebensweltliche Erfahrung rekon-
struiert habe, wie man es in der Bibel aufzuweisen versuchte, in der Chris-
tentumsgeschichte inszenierte und in der Theologie reflektierte, einer ei-
genen theologischen Deutung unterziehen. Erfahrung und Begriff des 
Tragischen sollen in einen (systematisch-)theologischen Interpretations-
rahmen gestellt und in Beziehung zu Grundüberzeugungen des christli-
chen Glaubens gesetzt werden. Während ich in Kapitel 5.5 theologische 
Diskussionsstränge, die in Vergangenheit und Gegenwart zu diesem 
Thema entwickelt wurden, nachgezeichnet habe, bemühe ich mich nun 
darum, im Sinne einer «constructive theology» eine eigene Ortsbestim-
mung des Tragischen in der Systematischen Theologie zu entwerfen.  

Die Leitfragen lauten: Wie können die mit dem Tragischen verbunde-
nen Erfahrungsqualitäten des übermächtig Unheilvollen, Kontingenten 
und Sinnlosen uneingeschränkt ernst genommen und doch auch in den 
weiten Raum göttlicher Verheißungen gestellt werden? Wie lässt sich das 
tragische Dunkel theologisch in den Blick nehmen, ohne es einerseits mit 
einem göttlichen Licht zu überblenden, das seine Realität in den Schatten 
stellt, ohne andererseits dieses Licht aber auch zu verdunkeln, das Tragi-
sche zur Letztwirklichkeit zu (v)erklären und die tragischen Erfahrungen 
zur tragischen Weltsicht zu überhöhen? Wie verhält sich die Erfahrung des 
Tragischen zum Glauben an Gottes schöpferische, heilende und vollen-
dende Gegenwart? 

Gegenüber der in 5.1 dargestellten Aversion der Theologie gegen die 
Tragödien und das Tragische geht es nun um die Widerständigkeit des 
Tragischen gegen die antitragischen Grundüberzeugungen des christli-
chen Glaubens (→ 5.1.4). Ich wende mich diesen Grundüberzeugungen – 
dem Verständnis der Welt als Schöpfung Gottes, der mit dem Christus-
glauben verbundenen Heilszusage und der eschatologischen Hoffnung auf 
eine Vollendung der Schöpfung – nochmals zu und füge theologische 
Kautelen als «Triumphalismusblocker» in sie ein. Es geht mir nicht darum, 
diese Glaubenslehren vollumfänglich neu zu entwerfen, um sie tragik-
kompatibel zu machen. Vielmehr will ich in bewusster Einseitigkeit 



230 Die Erfahrung des Tragischen 

Gegenakzente setzen gegen eine Interpretation, die das Tragische unter-
belichtet oder gänzlich abblendet. Dem Tragischen in der Theologie einen 
Platz zu geben, wird nicht ohne Revisionen mancher Auslegungen der 
Lehren abgehen.  

Nach einer Vorbemerkung, in der ich die Ausgangs- und Eckpunkte 
der folgenden Überlegungen benennen will (6.1), gehe ich bei der inhalt-
lichen Entfaltung in fünf Schritten vor. Im ersten frage ich nach Inhalt 
und Bedeutung der mit dem christlichen Glauben gegebenen Verheißung 
(6.2). Dies stelle ich nicht an das Ende, sondern als «Evangelium» an den 
Anfang der theologischen Betrachtung, denn es ist das Vorzeichen vor der 
Klammer des christlichen Verständnisses des Menschen und der Welt. 
Dann gehe ich am Schema der drei Grundüberzeugungen entlang und 
hebe dabei Aspekte hervor, die mir für mein Anliegen, dem Tragischen 
darin Raum zu geben, wichtig zu sein scheinen: In Bezug auf den Schöp-
fungsglauben (6.3) erinnere ich an die fortwährende Bedrohung der 
Schöpfung durch das Chaotische (6.3.1) und erwäge ein neues Verständ-
nis der Lehre von der Ursünde (6.3.2). In Bezug auf die Christologie und 
Soteriologie deute ich den Leidensweg und Tod Jesu aus der «vorösterli-
chen» Perspektive des leidenden Jesu und seiner Jünger als tragisches Ge-
schehen und frage von dorther nach der Bedeutung von «Auferstehung» 
(6.4). In Bezug auf die eschatologische Vollendungshoffnung betone ich 
den Verheißungscharakter dieser Zusage (6.5). Damit schließt sich der 
Kreis. 

6.1 Ausgangs- und Eckpunkte 

Das Tragische drängt danach, erhellt zu werden. Wann immer sich die 
Philosophie und die Theologie damit beschäftigt haben, konnten sie nicht 
bei der Beschreibung von Erscheinungsformen des Tragischen und den An-
sätzen zur Bewältigung dieser Erfahrungen stehen bleiben, sondern sahen 
sich veranlasst, ihnen auf den Grund zu gehen. Es ist ein Paradox: Das 
Bodenlose, das sich aller Schematisierung entzieht, will doch ergründet 
werden. Auch ich komme nicht umhin, über die Beschreibung des Tragi-
schen hinaus nach seinen Strukturen und Gründen zu fragen. «Auf den 
Grund gehen» bedeutet dabei nicht, das Irrationale rationalisieren zu wol-
len und schon gar nicht, es zu begründen und damit in gewisser Weise 
auch zu legitimieren. Es geht vielmehr um die Frage, wie die Wirklichkeit, 



Dem Tragischen Raum geben 231 

in der wir leben und in der wir Tragisches erfahren, theologisch zu verste-
hen ist. Dabei soll das Tragische nicht metaphysisch erklärt (schon gar 
nicht verklärt), sondern in theologischer Perspektive «hinterfragt» werden. 
Es lässt sich nicht konzeptualisieren und evoziert doch Verstehensbemü-
hungen.  

Bei der theologischen Deutung, die ich nun versuchen will, sollen alle 
philosophischen und theologischen Denkmöglichkeiten ausgeschlossen 
sein, die das Tragische seiner Abgründigkeit berauben, es bagatellisieren, 
harmonisieren und damit depotenzieren oder gleich ganz eliminieren. 
Kein Eskapismus! Tragische Situationen und Erfahrungen sind in ihrer oft 
unerträglichen Abgründigkeit unbedingt ernst zu nehmen. Sie dürfen 
nicht theologisch besänftigt, d. h. suspendiert, unterlaufen oder in ein hö-
heres Sinnganzes aufgehoben werden, sondern müssen in ihrer Erfah-
rungsqualität und damit auch in ihrer Faktizität stehen bleiben. Diese Kri-
tik betrifft eine optimistische Geschichtsdeutung, die vom Glauben an 
einen teleologischen (geradlinig oder dialektisch verlaufenden) Fortschritt 
getragen ist, und im Tragischen lediglich Sandkörner in diesem Getriebe 
sieht. Es betrifft auch eine heilsgeschichtliche Theologie, egal wie sie die 
Zuordnung von Heils- und Realgeschichte vornimmt: als Entgegenset-
zung, als Überordnung eines «zweiten Stockwerks» oder gar als Identifika-
tion. Es gibt das Heil nicht als Geschichte, sondern bestenfalls in Lichtbli-
cken in der Geschichte. Dort etwa, wo die von tragischen Widerfahrnissen 
geschlagenen Wunden verheilen und es zu Neuanfängen kommt. In vielen 
Fällen geschieht dies aber nicht. Manche der Wunden bleiben und verei-
tern; manche lassen schmerzhafte Narben zurück. Und selbst dann, wenn 
es zu Heilungen kommt, bleiben diese oft fragmentarisch und vulnerabel. 

Zur anderen Seite hin soll die Überhöhung des Tragischen zu einer 
Weltanschauung aus der theologischen Reflexion ausgeschlossen sein. Das 
betrifft alle Versuche, das Tragische zu essenzialisieren und zu ontologisie-
ren, d. h. im Seinsgrund zu verankern und ihm damit eine prinzipielle 
Unausweichlichkeit zu bescheinigen. Wo das Tragische zur Grundsigna-
tur des Seins bzw. der menschlichen Existenz erklärt und in eine Weltsicht 
eingebettet wird, die von der letztlichen Sinnlosigkeit allen menschlichen 
Bemühens ausgeht und die Welt als Schauplatz des unabwendbaren Schei-
terns versteht, bricht sich ein Pessimismus Bahn, der mit seinem imma-
nenten Fatalismus in einer grundsätzlichen Spannung zu den Gewissheits-
grundlagen des jüdischen, christlichen und islamischen Gottes- und 
Weltverständnisses steht. Während die einseitig pessimistische Kodierung 



232 Die Erfahrung des Tragischen 

des Weltbildes leugnet, dass die Welt Schöpfung eines wohlwollenden 
Gottes ist, blendet die einseitig optimistische Sicht dagegen ihre Gebro-
chenheit und Zerbrechlichkeit aus. 

Systematisch-theologische Reflexionen müssen auf die sich aus ihnen 
ergebende Lebensdeutung und Handlungsorientierung durchsichtig sein. 
Neben ihrer Aufgabe, die Inhalte des christlichen Glaubens theoretisch zu 
durchdringen, sollten sie immer auch die praktische Relevanz dieser Denk-
arbeit, also ihren Ertrag für die Ethik der Lebensführung, im Blick haben. 
Aus dem Bemühen um die theologische Ergründung des Tragischen müs-
sen sich auch Impulse für die Beantwortung der Frage ergeben, wie auf der 
Basis des christlichen Glaubens damit umgegangen werden kann.  

6.2 Verheißung statt Sinn 

Meine Deutung des Tragischen setzt verheißungstheologisch an.432 Alle 
theoretischen Deutungen des sinnlosen Unheils stehen in der Gefahr, die-
sem einen Sinn einzustiften; die Zurückführung auf einen Grund macht 
es intellektuell handhabbar. Möglich und geboten ist es jedoch, diesen Er-
fahrungen eine dreifache kontrafaktische Verheißung entgegenzuhalten, 
deren drei Dimensionen sich trinitätstheologisch einander zuordnen 
lassen. Die dreifache Verheißung besagt:  

(a) dass Gott auch im tragischen Leiden gegenwärtig ist; dies lässt sich 
als ein Aspekt der creatio continua, der fortwährenden schöpferischen 
Kreativität Gottes verstehen; 

(b) dass dem sinnlos Tragischen im Nachhinein ein neuer Sinn zukom-
men kann, sodass es auf diese Weise Heilung erfährt; dass sich, wenn nicht 
in, so doch nach der ausweglosen Situation unerwartete neue Wege erge-
ben können; dies lässt sich als ein Aspekt der creatio nova, symbolisiert im 
Bild der «Auferstehung» verstehen; 

 
432 Dietrich Bonhoeffer notierte in seinen Gefängnisbriefen: «Der unbiblische 

Begriff des ‹Sinnes› ist ja nur eine Übersetzung dessen, was die Bibel ‹Ver-
heißung› nennt.» (Dietrich Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung. Briefe 
und Aufzeichnungen aus der Haft [DBW 8], hg. von Christian Gremmels 
u. a., Gütersloh 1998, 573 [Brief vom 21.8.44]). 



Dem Tragischen Raum geben 233 

(c) dass der fortwährende Schöpfungsprozess zu einem Friedenszustand 
führen wird, an dem aus den Ambiguitäten der Schöpfung kein tragisches 
Unheil mehr erwächst.  

Jede dieser Verheißungen bedarf der Absicherung gegen die Gefahr, das 
Tragische abzumildern. Auf folgende Weise nehme ich diese Absicherung 
vor: 

(a) Das Vertrauen darauf, dass Gott im tragischen Leiden, in Sinn- und 
Trostlosigkeit gegenwärtig ist, macht dieses nicht weniger leidvoll und 
sinnlos. Es eröffnet aber die Möglichkeit, die Leiderfahrung in der Klage 
vor Gott zu bringen und Kraft für das Ertragen der Situation zu erbitten. 
So wie Gott im Leiden und Sterben Jesu Christi gegenwärtig war – am 
Ort der äußersten Gottferne –, so darf auch seine Gegenwart in jedem 
anderen sinnlosen Leiden angenommen werden.  

Von einer Gegenwart Gottes im (tragischen) Leiden zu sprechen, ist 
dabei nicht gleichbedeutend mit der Annahme, dass Gott leidet oder mit-
leidet.433 In einer solchen Annahme sehe ich eine problematische Anthro-
pomorphisierung des Gottesverständnisses. Wo diese noch trinitätstheo-
logisch überhöht wird, indem von einem innertrinitarischen Liebes- und 
Leidensgeschehen zwischen «Vater» und «Sohn» gesprochen wird – wie es 
etwa bei Moltmann, von Balthasar und MacKinnon der Fall ist –, sind die 
Tore der (romantisierenden) spekulativen Projektion weit geöffnet.434  

Diese Versuche, das Tragische in Gott einzuschreiben, es also zu ver-
göttlichen, nehmen ihm letztlich seine widergöttliche Negativität. Dass 
Gott im Tragischen gegenwärtig ist, berechtigt nicht zum Umkehrschluss, 
dass das Tragische in Gott ist. Die Gegenwart Gottes im Leiden ist zudem 
nicht primär passiv, sondern immer auch aktiv zu denken: Sie gibt Kraft, 
das Leiden zu ertragen und sich – soweit möglich – dagegen zu stemmen; 
Kraft zu Widerstand und Ergebung.  

 
433 Dieses Verständnis lässt sich von der «Theologie des Leidens Gottes» im 

20. Jahrhundert über Schellings Rede vom «menschlich leidenden Gott» 
(Philosophische Briefe über Dogmatismus und Kritizismus, 10. Brief 
[siehe Anm. 112]) und Anklänge bei Luther (so etwa im «Sermon von der 
Betrachtung des heiligen Leidens Christi» [1519], 10) bis zum altkirchli-
chen Patripassianismus zurückverfolgen.  

434 Ausführlicher: Reinhold Bernhardt: Monotheismus und Trinität. Gottes-
lehre im Kontext der Religionstheologie, Zürich 2023, 213–244. 



234 Die Erfahrung des Tragischen 

(b) Dass dem sinnlos Tragischen im Nachhinein ein neuer Sinn zu-
kommen kann, bedeutet nicht, dass es doch sinnvoll gewesen wäre oder 
als solches sinnvoll werden würde. Es ist und bleibt, was es war und ist: 
sinnloses Unheil. Es ist auch keineswegs garantiert, dass daraus Neues er-
wächst. Doch bietet der Glaube die verheißungsbasierte Hoffnung, dass 
dies – in Analogie zur Auferstehung aus dem Tod – geschehen kann. Wo 
es geschieht, wird es als Gnade erfahren. Das Neue beginnt dabei nicht 
erst dort, wo die Wunden verheilen; es kann schon darin bestehen, dass 
den Betroffenen die Kraft zugespielt wird, mit offenen Wunden weiterzu-
leben, ohne davon gelähmt zu werden.435  

Daraus, dass der Glaube eine verheißungsbasierte Hoffnung bietet, 
folgt nicht, dass diese Hoffnung auch ergriffen wird. Wer von bodenlosem 
Unheil betroffen ist, kann auch sein Vertrauen in Verheißungen verlieren 
und daraus keine Hoffnung mehr schöpfen. Die Verheißung kommt dann 
bestenfalls noch in der stellvertretenden Hoffnung anderer zur Geltung, 
die hoffen, dass die Betroffenen mit der Hoffnungslosigkeit leben können 
und sich nicht ganz gegenüber der Möglichkeit verschließen, dass Unver-
hofftes eintreten und die tragische Erfahrung wenn schon nicht unterwan-
dern, so doch über sich hinausführen könnte.436 Die paulinische Charak-
terisierung Abrahams: «wider alle Hoffnung hat er auf Hoffnung hin 
geglaubt» (Röm 4,18) würde dann wenigstes für diese anderen gelten.  

 
435 Vgl.: Miguel A. De La Torre: Embracing Hopelessness, Minneapolis, 

MN, 2017. De La Torre weist das Konzept einer von Gott gelenkten 
Heilsgeschichte und die darauf gegründete Hoffnung zurück. Er plädiert 
dafür, die Hoffnungslosigkeit anzunehmen und sich ihr handelnd entge-
genzustellen: «we can only and boldly engage in liberative praxis within 
the now – and hope for the best» (140).  

436 Diese Überlegungen können anknüpfen an Paul Tillichs Reflexionen zur 
«Rechtfertigung des Zweiflers» (Paul Tillich: Rechtfertigung und Zweifel 
[1924], in: GW VIII, 85–100; abgedruckt in: Ausgewählte Texte, hg. von 
Christian Danz u. a., Berlin/New York 2008, 123–138; und in: Paul 
Tillich: Rechtfertigung und Neues Sein, hg. von Christian Danz, Leipzig 
2018, 12–34. Siehe auch die Erläuterungen von Christian Danz dazu in: 
a. a. O., 66–111). Doch während Rechtfertigung für Tillich «das Aufbre-
chen des Sinngrundes als unbedingter Gegenwärtigkeit und zugleich un-
bedingter Forderung, um ihn zu ringen» bedeutet (Ausgewählte Texte, 
129), verstehe ich «Rechtfertigung des Zweiflers» als die Zusage, dass die 
Verzweifelten in ihrer Verzweiflung von Gott angenommen sind, auch 

 



Dem Tragischen Raum geben 235 

(c) Dass es zu einer Erlösung der seufzenden und in Wehen liegenden 
Schöpfung (Röm 8,22) kommt, ist eine eschatologische Verheißung, die 
ihrer Einlösung noch harrt. Die Zusage eines Heilszustandes darf nicht zu 
einem schon bestehenden, durch Christus herbeigeführten Faktum umge-
deutet und schon gar nicht in Heilsoptimismus übersetzt werden (→ 6.5).  

6.3 Das Tragische in der Schöpfung 

In diesem Kapitel frage ich, wie sich das Tragische zum Schöpfungsglau-
ben verhält. Wie kann die Anschauung der Welt als Schöpfung Gottes das 
Tragische mit einbeziehen? Zur Deutung ziehe ich die Begriffe des Chao-
tischen (→ 6.3.1) und der (Ur-)Sünde (→ 6.3.2) heran. Sie bezeichnen 
nach meinem Verständnis die widergöttliche Eigendynamik der Schöp-
fung und die Willensrichtungen des Menschen, die sich immer wieder der 
Realisierung der Schöpfungsintention entgegenstellen. Diese Eigendyna-
mik vollzieht sich mit einer ihr eigenen Macht. Es handelt sich dabei nicht 
um eine supranaturale Macht, sondern um Mächte in Natur und Ge-
schichte, die man möglichst konkret benennen muss, um nicht in einen 
weltanschaulichen Dualismus zu geraten. Ein solcher wäre mit dem 
Schöpfungsglauben nicht vereinbar. 

6.3.1 Das Tragische als Erscheinungsform des Chaotischen 

Joseph Bernhart verortete das Tragische in der Schöpfung und damit im 
Willen Gottes (→ 5.5). Auf diese Weise wird das Tragische zwar ernstge-
nommen, wie ich es immer wieder gefordert habe, dabei aber überhöht. 
Es ist ontisch universalisiert und verewigt, um nicht zu sagen: «geheiligt», 
also vergöttlicht. Es muss als unausweichlich gelten.437 Demgegenüber 
halte ich daran fest, dass das Tragische in historisch kontingenten Ereig-
nissen und Situationen auftritt. Nur in diesem Sinn – als zusammenfas-
sende Bezeichnung von tragischen Situationen – kann überhaupt von 
«dem Tragischen» gesprochen werden. 

 
wenn sie diese Annahme nicht als Aufbrechen des Sinngrundes erfahren.  

437 Gegen solche Überhöhungen hat auch David Bentley Hart – ohne Bezug 
auf Bernhart – dezidiert Einspruch erhoben (Hart: The Beauty of the In-
finite [siehe Anm. 306], 373–394). 



236 Die Erfahrung des Tragischen 

Was man aber schwerlich bestreiten kann, ist die Tatsache, dass die 
Bedingungen der Möglichkeit solcher tragischen Ereignisse und Situationen 
in der als Schöpfung verstandenen Wirklichkeit der Welt angelegt sind. 
Das Tragische gehört nicht zur Schöpfung Gottes, wie Bernhart meinte, 
es kommt aber immer wieder in der geschaffenen Welt vor. Es lässt sich 
verstehen als Erscheinungsform des Chaotischen, aus dem heraus der Kos-
mos geschaffen ist und das nach wie vor das Geschaffene bedroht. Gegen-
über der göttlichen Bestimmung der Schöpfung, die unter der beschriebe-
nen Heilsverheißung steht, ist es das Negative, das «Nichtige», das sinnlos 
Vernichtende, das weder ontologisch überhöht – wie bei Bernhart – noch 
durch eine privatio boni-Deutung unterbestimmt werden darf – wie bei 
Karl Barth.438 

Dieses Negative kommt theologisch als Sünde, als das Böse, das 
Dämonische usw. zur Sprache. All diese Begriffe sind aber nicht, 
zumindest nicht ohne Präzisierung ihrer diesbezüglichen Bedeutung, 
geeignet, um Erscheinungsformen des Tragischen in deren Komplexität 
zu ergründen. Um sie daraufhin auszurichten, darf ihre Bedeutung nicht 
auf die moralische Qualität des Handelns beschränkt werden; vielmehr 
müssen sie auch auf ein Handeln beziehbar sein, das von guten Motiven 
geleitet ist, aber Unheil hervorbringt (in 6.3.2 lege ich den Begriff «Sünde» 
auf diese Weise aus). Doch bleiben sie auch dann auf menschliches 
Handeln bezogen. Tragische Situationen sind aber nicht nur durch 
menschliches Handeln bestimmt. Es braucht also zusätzlich noch einen 
weitergefassten Begriff, um ihnen auf den Grund zu gehen. 

Begriffe wie die des «Elends» oder des «Übels», bzw. des malum439 sind 
weniger auf die Gründe und stärker auf die Erfahrung des Unheils ausge-
richtet. Für die Beschreibung tragischer Erfahrungen sind sie hilfreich, 
nicht aber für deren theologische Ergründung. Zudem sind sie zu unspezi-
fisch, denn von den in 4.2 genannten Kennzeichen des Tragischen bezie-
hen sie sich vor allem auf das erste (das Tragische als leidverursachendes 
Unheil).  

 
438 KD III/3, § 50. Vgl. dazu: Matthias D. Wüthrich: Gott und das Nichtige. 

Eine Untersuchung zur Rede vom Nichtigen ausgehend von § 50 der 
Kirchlichen Dogmatik Karl Barths, Zürich 2006. 

439 Ingolf U. Dalferth: Malum. Theologische Hermeneutik des Bösen, 
Tübingen 2008. 



Dem Tragischen Raum geben 237 

Ich ziehe den Begriff des «Chaotischen» heran, der die drei zentralen 
Kennzeichen des Tragischen (Unheil, Kontingenz und Sinnlosigkeit) ein-
schließt. Das Tragische lässt sich als Erfahrung des Tohuwabohu verstehen. 
Dieser Ausdruck begegnet nicht nur in Gen 1,2 – bezogen auf das 
Urchaos – sondern auch in Jer 4,23 in einem Untergangsszenario. Die 
Beschreibung, die dort gegeben wird, kommt der Darstellung einer 
traumatischen tragischen Erfahrung nahe:  

«Mein Inneres, meine Eingeweide! Ich muss mich winden. Die Wände 
meines Herzens – mein Herz ist mir unruhig […] Ich sah die Erde, und 
sieh: wüst und öde!, und sah zum Himmel: Sein Licht ist erloschen! Ich 
sah die Berge, und sieh, sie wankten, und alle Hügel schwankten. Ich sah 
hin, und sieh, da war kein Mensch, und alle Vögel des Himmels waren 
geflohen.» (Jer 4,19.23f)  

Das Tragische wird als das Chaotische, als Verwüstung, als Leere und Ver-
lassenheit erfahren. Mit einer Formulierung von Franz Rosenzweig kann 
man von der «Einsamkeit des Untergangs» sprechen.440 

Mit dem geschaffenen Sein ist immer auch die Möglichkeit der (Selbst-)
Vernichtung gegeben. Strukturen verfallen in Prozessen der Entropie, 
Substanzhaftes löst sich auf, Lebendiges altert, erkrankt und stirbt. Paul 
Tillich hat von einem «Erbteil des Nichtseins» in der Geschöpflichkeit des 
Seins gesprochen.441 Das Chaotische untergräbt die Ordnung der Schöp-
fung. Diese Ordnung ist vulnerabel, man könnte auch sagen «fehlbar». 
Das ist der Kontext, in dem Tragisches sich ereignet. 

Die Vulnerabilität der Schöpfung und der Geschöpfe kann man aus-
gedrückt finden in der Liedzeile aus dem Mittelalter «mitten im Leben 
sind wir vom Tod umgeben»442. «Tod» muss dabei nicht nur auf das Ende 
des Lebens bezogen sein, sondern kann in einem weiteren Sinn für die 
Vernichtung von Lebensmöglichkeiten und -ordnungen stehen, wie es in 
tragischen Erfahrungen der Fall ist.  

 
440 Franz Rosenzweig: Der Stern der Erlösung (1921), Frankfurt a. M. 1993, 86. 
441 Paul Tillich: Systematische Theologie, Bd. 1 (siehe Anm. 233), 292. 
442 «Media vita in morte sumus». Mit diesen Worten beginnt ein gregoriani-

scher Choral, der Notker I. von St. Gallen zugeschrieben wird. Luther 
nahm ihn 1524 in seinem Lied «Mitten im Leben sind wir vom Tod um-
fangen» (Gesangbuch der Evangelisch-reformierten Kirchen der deutsch-
sprachigen Schweiz, Nr. 648) auf. 



238 Die Erfahrung des Tragischen 

Ich versuche, das Tragische als das Chaotische näher zu bestimmen und 
ziehe dazu Leibniz’ Unterscheidung dreier Arten des Übels heran: das 
malum physicum, das malum morale und das malum metaphysicum.443 So 
sehr das durch Naturursachen hervorgebrachte malum physicum und das 
durch menschliches Handeln erzeugte malum morale in tragischen Ge-
schehensabläufen eine wichtige Rolle spielen kann, so wenig lässt sich das 
Tragische doch auf jene beiden Ursächlichkeiten reduzieren. Es liegt im 
«vertrackten» Zusammenwirken von Naturprozessen, menschlichem Han-
deln, sozialen Interaktionen444 und situativen Rahmenbedingungen, 
denen der Mensch ausgeliefert ist. In diesem Gemenge ereignen sich fatale 
Eigendynamiken. Ereignissequenzen verlaufen mit einer unberechenba-
ren, unvorhersehbaren «Fatalität». Es kommt zu kontingenten Über-
schneidungen von Kausalketten, aus denen nichtlineare Prozessverläufe 
resultieren. Je für sich erstrebenswerte Handlungsziele geraten in Konflikt 
miteinander. In Antrieben und Zuständen bestehen Ambiguitäten, die 
Leben fördern, aber auch zerstören können. Aus diesen Konstellationen 
kann Tragisches hervorgehen. Obwohl alle der genannten Faktoren zur 
«physischen» Wirklichkeit gehören, kann man in der «Vertracktheit» ihres 
Zusammenwirkens eine Erscheinungsform des malum metaphysicum, also 
der Unvollkommenheit allen Seins, also der Differenz zwischen Schöpfer 
und Schöpfung, sehen.  

Je komplexer Funktionszusammenhänge sind, umso störungsanfälliger 
und konfliktträchtiger sind sie auch. Je höher entwickelt ein Wesen ist, 
umso mehr Möglichkeiten stehen ihm zur Verfügung, Unheil für sich und 
andere heraufzubeschwören. Je größer die Vielfalt in einem Lebensraum 
ist, umso wahrscheinlicher kommt es zu Spannungen und Konflikten. 
Diese Konstellationen erzeugen nicht notwendigerweise (tragisches) Leid. 
Sie stellen aber die Bedingungen für diese Erzeugung dar. Das aus ihnen 
hervorgehende Tragische muss als Kennzeichen der Endlichkeit der 
Schöpfung, der relativen Autonomie der geschöpflichen Prozesse und der 
Freiheit des Menschen verstanden werden.445  

 
443 Leibniz: Theodizee, § 20f. 
444 Dieser Aspekt des «malum sociale» wäre dem Leibnizschen Unterschei-

dungsschema noch hinzuzufügen. Er verweist auf das von sozialen, politi-
schen und sozio-ökonomischen Strukturen und Prozessen ausgehende 
Unrecht. 

445 So auch: Wendy Farley: Tragic Vision and Divine Compassion, Louisville, 
KY, 1990, bes. 60f. 



Dem Tragischen Raum geben 239 

In Natur und Geschichte lassen sich zahlreiche Ambiguitäten identifi-
zieren, die Tragisches hervorbringen können. So dient etwa der Selbster-
haltungstrieb der Lebewesen zur Erhaltung ihres Lebens, er führt aber auch 
zur Vernichtung anderen Lebens. Im Menschsein ist eine «natürliche» 
Egozentrik angelegt, die auch in Kollektiven wirkt und sowohl zu Koope-
rationen im Innern als auch zu feindseligen Haltungen gegenüber anderen 
führen kann. Ein weiteres Beispiel stellt die Sexualität dar, in der die Liebe 
zur höchsten Erfüllung kommt, die aber auch missbraucht werden kann, 
um Menschen körperlich und seelisch zu ruinieren. Auch im Blick auf das 
außermenschliche Naturgeschehen lassen sich zahlreiche Beispiele benen-
nen: Ein Vulkanausbruch zerstört Leben, schafft aber mit seiner erstarrten 
Lava später einen fruchtbaren Nährboden für neues Leben. Diese Ambi-
guitäten sind demnach nicht nur eine anthropologische, sondern auch eine 
kosmologische Erscheinung.446  

Das Tragische liegt dabei nicht in den Ambiguitäten selbst, es kann 
aber aus ihnen hervorgehen; dann nämlich, wenn sich die beiden Seiten 
der ambigen Relation gegeneinander kehren. Die Ambiguitäten sind die 
Bedingung der Möglichkeit des Tragischen. Die Erlösungshoffnung richtet 
sich dementsprechend nicht auf die Überwindung der Ambiguitäten, son-
dern darauf, dass aus ihnen keine tragischen Situationen entstehen. 

6.3.2 Das Tragische als Erscheinungsform der «Grundsünde» 

Meine zweite schöpfungstheologische Deutelinie ist stärker als die erste auf 
das menschliche Handeln bezogen, das den tragischen Ereignisverlauf aus-
löst oder maßgeblich daran mitwirkt. Wie schon gesagt, eignet sich der 

 
446 In ähnlicher Weise bezieht Edward Farley seine Deutung des Tragischen – 

prozessphilosophisch inspiriert – auf strukturelle Dissonanzen zwischen 
Entwicklungszielen von Entitäten und den Bedingungen ihrer Realisie-
rung im Kosmos, auf Indeterminismus- bzw. Chaosphänomene in nicht-
linearen Systemen in der Natur sowie auf Ambiguitäten und Konflikt-
konstellationen (wie den Konflikt zwischen Idealität und Macht) in der 
Geschichte. «Cosmos, nature, and history are not designed to promote 
what each and every participant needs or desires. The very movement of 
the world in these three spheres leaves behind it a detritus of individuals, 
species, and whole ecosystems» (Farley: Divine Empathy [siehe Anm. 371], 
bes. 214f.222f.293f, Zitat: 294).  



240 Die Erfahrung des Tragischen 

theologische Begriff «Sünde» nicht, um dieses Handeln zu bezeichnen, so-
fern er im Sinn eines moralischen Fehlverhaltens verstanden wird. Denn 
wie in der Phänomenologie der tragischen Erfahrung deutlich geworden 
ist, kann auch ein Handeln aus edlen moralischen Motiven das tragische 
Unheil heraufbeschwören. Geht man allerdings auf die Ursprungsbedeu-
tung des griechischen Wortes hamartia zurück, das auch Aristoteles bei 
seiner Deutung der Tragödien gebrauchte, dann weitet sich das Bedeu-
tungsfeld dieses Begriffs. Er bezeichnet dann allgemeiner die «Verfehlung» 
des Ziels, so wie der Bogenschütze sein Ziel verfehlt. Im übertragenen 
Sinne geht es um die Verfehlung des Handlungsziels. Es kann auch sein, 
dass die Handlung das intendierte Ziel erreicht, damit aber gegen eine 
höhere Ordnung verstößt (wie es in den griechischen Tragödien oft der 
Fall ist). Bei Aristoteles bezeichnet hamartia den «Fehler», mit dem der 
tragische Held das Unheil auslöst. Es ist dies eine subjektiv gerechtfertigte 
oder zumindest nachvollziehbare Handlung, die aber einen übergeord-
neten Handlungsrahmen verletzt. Das kann absichtlich oder unabsicht-
lich, wissentlich oder unwissentlich geschehen.447  

Nicht nur in den Tragödien, sondern auch im gelebten Leben zeigt 
sich oft erst im Rückblick, dass eine bestimmte Handlung ein Fehler war. 
Die Aussagen, in der sich diese Einsicht artikuliert, beginnen dann mit 
«hätte ich doch …» oder «wie konnte ich nur …».  

Bei einem solchen metamoralischen Verständnis von «Sünde» tritt die 
subjektive Dimension der Schuld zurück. Der Handelnde ist nicht im 
moralischen Sinn schuldig; er hat nichts Verwerfliches getan, sondern es 
vermutlich sogar gut gemeint. Und doch ist Unheil daraus entstanden, was 
sein Handeln retrospektiv als «Fehler» (hamartia) erscheinen lässt. Objek-
tiv gesehen trägt er zumindest eine Mitschuld daran. In diesem Sinne ist 
er schuldlos schuldig.  

Versteht man «Sünde» in diesem weiteren Sinn in einem theologischen 
Bezugsrahmen, dann ist damit nicht nur ein moralisch verwerfliches, son-
dern allgemeiner jedes Handeln bezeichnet, das der Schöpfungsbestim-
mung entgegenläuft. Diese besteht darin, lebensdienliche Strukturen be-
reitzustellen und Lebensordnungen vorzugeben, die den Lebewesen 

 
447 Zu Aristoteles’ Verständnis von hamartia siehe: Arbogast Schmitt: Einlei-

tung zu: Aristoteles Werke in deutscher Übersetzung, Bd. 5: Poetik (siehe 
Anm. 43) 123f; Nancy Sherman: Hamartia and Virtue, in: Amély Oksenberg 
Rorty (Hg.): Essays on Aristotle’s Poetics, Princeton, NJ, 1992, 177–196. 



Dem Tragischen Raum geben 241 

gerechte Lebensverhältnisse im «Schöpfungshaus» (oikos) Gottes gewäh-
ren. Sünde meint ein Handeln, das diese Strukturen schädigt und die Ord-
nungen verletzt. Daraus entsteht Unheil für die Menschen, aber auch für 
andere Lebewesen, für Sozialverbände innerhalb der Gesellschaft und für 
die Gesellschaft insgesamt, für die Kultur und die außermenschliche Natur. 

Das gilt in gleicher Weise für das tragische Unheil. Die Tragik liegt 
dabei auch darin, dass oft nicht erkennbar ist, welches Handeln der heils-
haften Schöpfungsintention Gottes entspricht. Dies zeigt sich erst im 
Rückblick und die dabei gewonnene Einsicht kann sich wiederum im 
Rückblick darauf als Täuschung erweisen. Es gibt keinen täuschungsfreien 
übergeschichtlichen Erkenntnisstandpunkt. Die Geschichte des Christen-
tums enthält unzählige Beispiele dafür, wie ein aus tiefster Frömmigkeit 
motiviertes Handeln Unheil erzeugt hat, das man aus heutiger Sicht als 
widergöttlich bezeichnen muss. 

Um den Begriff «Sünde» zur Deutung tragischer Ereignisverläufe her-
anzuziehen, muss man ihn also erstens in einem weiten, metamoralischen 
Sinn auffassen, der über ein schuldhaftes Handeln hinausgeht. Selbst in 
Fällen, in denen sich eine Tatschuld feststellen lässt, steht doch das daraus 
erwachsene Unheil im Missverhältnis dazu; es hat den Charakter des Ver-
hängnisses. Man darf zweitens dieses Handeln nicht isoliert betrachten, 
sondern muss es im Zusammenhang der komplexen Handlungssituation 
sehen. Ein «Fehler» kann als Auslöser eine Rolle spielen, aber das Tragische 
liegt im Geflecht der Situationsbedingungen und im weiteren Verlauf der 
Ereignisse. Drittens muss man die Vorstellung eines linearen Verlaufs von 
Intention, Handlung und Handlungsfolge aufbrechen: Die Handlungs-
folge kann die Intention pervertieren. Bei diesem dritten Punkt ist zwi-
schen der Perspektive der Handelnden und der Perspektive der Beobach-
tenden zu unterscheiden. Selbst wenn in der Perspektive der Handelnden 
eine Kohärenz zwischen Intention, Handlung und Handlungsziel besteht, 
kann diese Handlung aus der Perspektive der Beobachtenden unheilvolle 
Folgen austragen, welche die Intention verfehlen. In der Retrospektive 
können auch die Handelnden die Beobachtendenperspektive einnehmen. 

Gehen wir noch einen Schritt weiter und fragen grundlegender, ob 
(und ggf. in welcher Weise) sich die Vorstellung der Grund- bzw. Erbsünde 
zur Deutung des Tragischen heranziehen lässt. Nicht nur in der Theologie, 
sondern auch in philosophischen Tragödientheorien (etwa bei Schopenhauer 



242 Die Erfahrung des Tragischen 

[→ 3.2.1])448 und in «christlichen Tragödien» – etwa bei Calderón – 
wurde auf diese Lehre Bezug genommen.449 Walter Benjamin sah darin 
das Pendant zum außerchristlichen Schicksalsglauben.450 Nach Walter 
Sparn ist «Erbsünde» «[d]er Ort für die Bearbeitung tragischer Er-
fahrungen».451  

Bittere Erfahrungen in der Geschichte der Menschheit führten zur phi-
losophischen und theologischen Suche nach tieferen Gründen dafür, nach 
einem Grund-Übel. Nach Karl Jaspers wurden in und seit der von ihm 
sogenannten Achsenzeit immer wieder Versuche unternommen, die 
menschliche Not auf eine «Grundverfallenheit des Menschseins und der 
Welt (durch Nichtwissen, durch Sünde, durch Unordnung)»452 zurück-
zuführen.  

In der christlichen Theologie bildete sich die Vorstellung von einer 
Grundsünde der Menschheit zur Deutung von Unheilserfahrungen her-
aus. Man sprach auch von der Ur-, Erb-, Natur-, Wurzel-, Allgemein- oder 
«Adamssünde» und bezog sich dabei auf die Erzählung vom sogenannten 
«Sündenfall» (Gen 3).  

Narratologisch betrachtet lassen sich tragödienanaloge Erzählstrukturen in 
dieser mythologisch-ätiologischen Urgeschichte aufweisen: Schuldlos 
(weil von der Schlange dazu verführt) und zugleich schuldig (weil es sei-
nem Begehren folgt und nach dem ihm Verbotenen greift) zieht sich das 
Urmenschenpaar die Strafe Gottes zu. Diese bestimmt die Existenzverfas-
sung des Menschseins für alle Zeiten. Das Vergehen wird zum Fluch, die 
Einzelschuld zur Kollektivschuld. 

Die Rede von einer «Grundsünde» bezieht sich nicht auf konkrete Hand-
lungen, sondern auf grundlegende Handlungsorientierungen; nicht zuerst 
auf bestimmte Zustände, sondern auf Strukturen, die diese Zustände her-
vorgebracht haben; nicht zuerst auf bestimmte Faktoren und Entwicklun-
gen, sondern auf deren Anfangs- und Rahmenbedingungen.453  

 
448 Siehe das in Anm. 149 belegte Zitat. 
449 Auch bei Friedrich Hebbel (→ 4.2.7) und George Steiner (→ 4.2.3) 

begegnete dieser Gedanke. 
450 Benjamin: Der Ursprung (siehe Anm. 50), 308.  
451 Sparn: Art. «Tragik/Tragödie» (siehe Anm. 392), 759. 
452 Jaspers: Über das Tragische (siehe Anm. 213), 122. 
453 Die von Max Scheler eingeführte Unterscheidung zwischen moralischer 

(«schuldiger») Schuld, die «auf dem Akt der Wahl beruht» und tragischer 
 



Dem Tragischen Raum geben 243 

Der Lehre von der Grundsünde zufolge ist die grundlegende Willens-
richtung des Menschen deformiert, was dann unausweichlich zu sündigem 
Handeln führt. Den Übeln, die aus Taten entstehen, liegt ein Grundübel 
voraus, das die menschliche Natur «vergiftet». Es betrifft also die ganze 
Menschheit. Der einzelne Mensch hat diesen Zustand nicht verschuldet, 
partizipiert aber an ihm. Bei der Urschuld handelt es sich mithin nicht um 
Schuld im Sinne einer individuellen Normabweichung und Vergehenszu-
rechnung (Schuld-Haben), sondern um das Involviertsein in einen 
Schuldzusammenhang (Schuld-Sein). Innerhalb dieses Schuldzusammen-
hangs folgt der Wille in relativer Freiheit seiner verkehrten Ausrichtung. 
Was die Ausrichtung angeht, so hat er aber keine Freiheit. Er ist ein 
Knecht der Ursünde und hat ein «servum arbitrium». Unter diesem Joch 
kann der Mensch nicht nicht sündigen. Er unterliegt dem Verhängnis der 
menschheitlichen Urschuld, die immer wieder neue Schuld generiert.454 
Die Grundsünde konkretisiert sich in der Abwendung von Gott (aversio a 
Deo), in übersteigerter Selbstliebe (amor sui, incurvatus in se) und der da-
mit verbundenen Unfähigkeit, Nächstenliebe zu praktizieren. Damit führt 
sie zu einer Selbstentfremdung des Menschen.  

Grundsünde bezeichnet damit die «tragische» Verfassung des Mensch-
seins, der unter göttlichen Geboten steht, die er nicht erfüllen kann, und 
unter einer göttlichen Bestimmung, der er nicht gerecht werden kann. 
Selbst wenn er danach strebt, gottwohlgefällig zu handeln und zu leben, 
vermag er es doch nicht. Seine sündigen Antriebe, für die er nichts kann, 
lassen es nicht zu. Von dieser «naturhaften» Notwendigkeit beherrscht, 
wird er schuldlos schuldig und ist doch unentschuldbar. Die Tragik liegt 
dabei auch darin, dass der Mensch diese Verwicklung durchschaut und 
sich doch nicht davon befreien kann. Er muss erlöst werden. 

Diese Lehre versucht zu erklären, wie der Mensch, der doch als Eben-
bild Gottes erschaffen ist (Gen 1,27), so viel Unheil hervorbringen kann. 
Sie beantwortet diese Frage mit dem Hinweis auf die Prädisposition des 

 
(«unschuldiger») Schuld, die «auf der Sphäre der Wahl beruht» (→ 3.3.1) 
weist ebenfalls in diese Richtung.  

454 Zur Lehre der Ur- bzw. Erbsünde siehe etwa: Siegfried Wiedenhofer (Hg.): 
Erbsünde – was ist das?, Regensburg 1999; Tatha Wiley: Original Sin. 
Origins, Developments, Contemporary Meaning, Mahwah, NJ, 2002; 
Helmut Hoping / Michael Schulz (Hg.): Unheilvolles Erbe? Zur Theologie 
der Erbsünde (QD 231), Freiburg i. Br. 2009; Eva Harasta (Hg.): Erbsünde. 
Neue Zugänge zu einem zwielichtigen Begriff, Neukirchen-Vluyn 2012. 



244 Die Erfahrung des Tragischen 

menschlichen Willens durch eine urzeitliche «Verfehlung». Dies hat (be-
sonders im Protestantismus) ein negatives Menschenbild zur Folge. In die-
ser anthropologischen Generalisierung des Negativen liegt das Problem. 

Die Frage, wie die grundlegende Ausrichtung des menschlichen Wil-
lens zustande kommt, ist berechtigt und wichtig. Sie aber mit einer ulti-
mativen Generaltheorie über die sündhafte Deformation des Willens zu 
beantworten, die den Menschen unausweichlich zum Sündigen nötigt, 
führt nicht zu einer differenzierten Sicht auf die menschliche Willensbil-
dung, sondern postuliert nur die Erlösungsnotwendigkeit. Demgegenüber 
gilt es zu zeigen, wie konkrete Strukturen Macht über die Ausrichtung des 
Willens ausüben können. Dabei stellt sich zum einen die Frage, wie der 
menschliche Wille beschaffen ist, dass er solchen Fremdbestimmungen 
unterworfen werden kann, ohne dies als Fremdbestimmung zu empfin-
den; denn wo er von solchen machtvollen Strukturen besetzt ist, folgt er 
diesen «freiwillig».455 Zum anderen gilt es, diese Strukturen möglichst prä-
zise zu benennen. Bezogen auf das Individuum können dies zum Beispiel 
Süchte sein, unter deren Herrschaft der Mensch tut, was die Sucht von 
ihm fordert. Bezogen auf Kollektive können es rassistische Ideologien, 
nationalistische und/oder religiöse Fanatismen, Verschwörungstheorien 
(wie der Hexenwahn) usw. sein. Es sind dies menschenweltliche «Mächte», 
die man nicht supranatural überhöhen, dämonisieren oder gar satanisch 
personalisieren darf. 

Die prozess- und befreiungstheologischen Deutungen der (Ur-)Sünde 
sehen deren Erscheinungsformen nicht zuerst im Gottes- und Selbstver-
hältnis des Menschen, sondern in dessen Sozial- und Weltbezug, bzw. in 
den politischen, ökonomischen und sozialen Verhältnissen. Sie setzen 
weniger bei der Willensbildung des Menschen, sondern stärker bei Macht-
strukturen an, die zu ökonomischer Ausbeutung, sozialer Marginalisierung 
und politischer Repression führen, und deuten die durch die gesamte Ge-

 
455 Zeitgenössische Auseinandersetzungen mit der Erbsündenlehre stehen zu-

meist in Zusammenhang mit der Debatte um die (Willens-)Freiheit des 
Menschen. Siehe dazu etwa: Christoph Böttigheimer u. a. (Hg.): Die Erb-
sündenlehre in der modernen Freiheitsdebatte (QD 316), Freiburg i. Br. 
u. a. 2021. 



Dem Tragischen Raum geben 245 

schichte hindurch von Menschen ausgeübte Gewalt zum einen anthropo-
logisch als eine im Menschen angelegte Neigung dazu und zum anderen 
politisch als Folge dieser Strukturen.456  

Im Folgenden will ich den Versuch unternehmen, das Tragische in den 
Rahmen der Lehre von der Grundsünde zu stellen. Dabei muss ich aber 
die auf Augustin zurückgehende Erbsündenlehre einer grundlegenden 
Umdeutung unterziehen. Die Lehre selbst wird dabei vom interpretans 
zum interpretandum. Die von mir anvisierte Revision bezieht sich auf fol-
gende Aspekte: 

(a) Nicht Substanz, sondern Beziehungsgeschehen: 
Die Rede von einer «Erbsünde» ist durch die von Augustin vertretene 
biologistische Auffassung bis zur Unbrauchbarkeit belastet. Dieser Deu-
tung zufolge wird das «Virus» der Ursünde durch den Sexualakt schon dem 
Embryo eingepflanzt. Nach Luther ist die Erbsünde «ein eingeborenes 
Böses, welches uns des ewigen Todes schuldig macht und auch nach der 

 
456 Nach Marjorie H. Suchocki besteht die Sünde vor allem in der Anwen-

dung von Gewalt. Sünde ist «participation through intent or act in unnec-
essary violence that contributes to the ill-being of any aspect of earth and 
its inhabitants» (Marjorie H. Suchocki: The Fall to Violence: Original Sin 
in Relational Theology, New York 1994, 12). Die Grundsünde ist dem-
entsprechend zu verstehen als eine dem Menschen zu allen Zeiten eigene 
Neigung zur Gewalt. Diese hat sich nach Suchocki in der biologisch-kul-
turellen Evolution des Menschengeschlechts ausgebildet, wo sie für das 
physische Überleben, besonders für die Nahrungsbeschaffung notwendig 
war. Durch die Weitergabe von Werthaltungen, Handlungsorientierun-
gen und Weltsichten wird dem Menschen im Prozess seiner Sozialisation 
eine bestimmte Einstellung zu dieser Neigung vermittelt. Schließlich ist er 
durch die interrelationale Verwobenheit aller Geschöpfe miteinander in 
die «Solidarität der Sünde» gestellt, auch wenn er selbst keine sündigen 
Akte begeht. Diese drei Dimensionen – das biologische Erbe der Gewalt-
neigung, die erzieherische Mitteilung von gewaltfördernden oder -legi-
timierenden Haltungen sowie die aktive oder passive Teilhabe an Struk-
turen, die das geschöpfliche Wohl («well-being») verletzen – machen das 
Wesen der Grundsünde nach Suchocki aus. «My thesis is that original sin 
is created through a triadic structure constituted by a propensity toward 
violence, by an interrelational solidarity of the human species, and by 
social structures that shape the formation of consciousness and conscience» 
(a. a. O., 84f). 



246 Die Erfahrung des Tragischen 

Taufe bleibt.»457 Erbsünde wurde als eine die Natur des Menschen vergif-
tende Substanz betrachtet. In dieser Auffassung sehe ich – nicht zuletzt 
aufgrund ihrer unheilvollen Wirkungsgeschichte – einen Irrweg der Theo-
logie. 

Diese Lehre knüpft vor allem an Gen 3, Ps 51,7 und ausgewählte Stel-
len aus den Paulusbriefen (etwa Röm 3,10; 5,12–19) an, entbehrt aber 
insgesamt einer breiteren biblischen Grundlage. Zudem steht sie anderen 
biblischen Aussagen über die Sünde458 und über den Menschen entge-
gen.459  

Im Anschluss an ein relationales und aktuales Verständnis von Sünde, 
das diese als Akt einer Beziehungsstörung versteht, deute ich Grundsünde 
(bzw. Grundsündigkeit) als die Neigung zu einem Handeln, das solche 
Störungen hervorbringt. Das betrifft nicht nur die Beziehung zu Gott,460 
sondern alle Grundbeziehungen des Menschen, also auch die Beziehung 
zu sich selbst, zu den Mitmenschen und zur außermenschlichen Umwelt. 

 
457 WA 39/1, 116, 22–117, 2. Siehe dazu: Gerhard Ebeling: Der Mensch als 

Sünder. Die Erbsünde in Luthers Menschenbild, in: ders.: Lutherstu-
dien III. Begriffsuntersuchungen – Textinterpretationen – Wirkungsge-
schichtliches, Tübingen 1985, 74–107. 

458 Nach Ez 18,20f gibt es keine kollektive Schuldverstrickung. Vgl. Joh 9,1ff. 
459 Mit Hilfe der Lehre von den zwei status – status integritatis und status 

corruptionis – wurde versucht, diese Vielstimmigkeit zu systematisieren. 
Die «Hoheitsaussagen» über den Menschen (wie Ps 8,6) bezog man auf 
den Menschen «vor dem Sündenfall», die «Niedrigkeitsaussagen» (wie 
Röm 3,4) auf den Menschen unter der Herrschaft der Sünde. Zur bibli-
schen Anthropologie siehe: Gunda Schneider-Flume: Wenig niedriger als 
Gott. Biblische Lehre vom Menschen, Leipzig 2013. 

460 Nach Christof Gestrich ist Erbsünde zuerst und vor allem die «allgemeine 
Verfehlung des rechten Verhältnisses zu Gott», die dann auch auf die an-
deren Beziehungen des Menschen ausstrahlt. (Christof Gestrich: Die Wie-
derkehr des Glanzes in der Welt. Die christliche Lehre von der Sünde und 
ihrer Vergebung in gegenwärtiger Verantwortung, Tübingen 1989, 265). 
Das Sündhafte der Sünde besteht ihm zufolge in der Selbstrechtfertigung 
des Menschen, in der Vertauschung von Schöpfer und Geschöpf und da-
mit im Unglauben als Verstoß gegen das erste Gebot (Christof Gestrich: 
«Erbsünde» – das Verhängnis menschlicher Selbstrechtfertigung, in: 
Hoping/Schulz (Hg.): Unheilvolles Erbe? [siehe Anm.: 454], 161–177). 
Siehe auch: ders.: Peccatum – Studien zur Sündenlehre, Tübingen 2003. 



Dem Tragischen Raum geben 247 

Die Lehre von der Sünde und der Grundsünde ist somit in anthropologi-
schen, ethischen, sozialen und politischen, ökonomischen usw. Dimensi-
onen zu entfalten. Gleiches gilt für die Soteriologie. 

Tragische Erfahrungen können ihren Ausgangs- oder Schwerpunkt in 
einer (metamoralisch verstandenen!) «Verfehlung» in den vier Elementar-
beziehungen des Menschen haben:  

• in der Beziehung zu sich selbst; etwa, wenn ein innerer Konflikt die 
Integrität der Person erschüttert;  

• in der Beziehung zur sozialen Mitwelt; etwa, wenn ein Mensch 
zwischen konfligierenden Loyalitäten und den aus ihnen hervor-
gehenden Imperativen zerrieben wird;  

• im Weltbezug des Menschen, etwa, wenn die tragische Situation 
durch eine pervertierte Prozessdynamik heraufbeschworen wird, die 
ein wertvolles Natur- oder Kulturgut zerstört;  

• in der Beziehung zu Gott; etwa, wenn eine Person, die im Vertrauen 
auf Gottes Beistand lebt, sich von Gott verlassen oder gar verraten 
fühlt. 

Die vier Grundbeziehungen sind dabei immer auch in ihrem Zusammen-
hang zu sehen – als Beziehungen in Beziehung zueinander. Störungen be-
treffen das gesamte Geflecht des menschlichen In-der-Welt-Seins, wenn 
auch in unterschiedlicher Weise. Sie betreffen auch das Gegenüber, zu 
dem hin die Beziehung besteht: die beschädigte Selbstidentität, den lei-
denden Mitmenschen, die seufzende Kreatur und den zurückgewiesenen 
Gott.  

Die meisten tragischen Erfahrungen ereignen sich in den Überschnei-
dungsbereichen zwischen den Grundbeziehungen; sie resultieren etwa aus 
Missverhältnissen zwischen dem ethisch Gebotenen, den äußeren Bedin-
gungen, den Handlungsabsichten, den Handlungen und deren Folgen 
oder aus der Unvereinbarkeit zwischen dem Gott-Geschuldeten und men-
schenweltlichen Loyalitäten. Das Tragische betrifft das gesamte In-der-
Welt-Sein des Menschen und damit die Verfassung der von ihm erfahre-
nen Welt selbst.  

Doch bei weitem nicht jede Beziehungsstörung hat den Charakter des 
Tragischen. Dieser ist nur dann gegeben, wenn eine Kumulation der in 
Kapitel 4 benannten Kennzeichen vorliegt. Die Bedingung der Möglich-
keit, dass es zu tragischen Situationen kommt, liegt in der Ambiguität, die 



248 Die Erfahrung des Tragischen 

dem Vollzug der Grundbeziehungen anhaftet. Sie können in einer lebens-
dienlichen Weise gepflegt werden; in ihnen kann aber auch leidverursa-
chendes Unheil entstehen bzw. erzeugt werden. 

(b) Nicht zeitliches Geschehen, sondern strukturelle Bedingtheit: 
Grundsünde darf nicht in einem zeitlichen Sinn verstanden werden. 
Damit ist kein prähistorischer «Sündenfall» vor oder am Beginn der 
Menschheitsgeschichte gemeint, aus dem eine Urschuld resultiert und der 
eine göttliche (Todes-)Strafe für den Menschen nach sich zieht. Es geht 
um Unheil generierende Grundstrukturen, die das Handeln von Men-
schen disponieren und determinieren. Dabei kann es sich auch um im 
Grunde lebensdienliche Strukturen handeln, die sich aber lebensver-
nichtend auswirken. Also: Kein Dualismus, sondern Ambiguität!  

Diese Deutung lässt sich in mehrfacher Hinsicht in Beziehung setzen zur 
paulinischen Beziehungsbestimmung von Begierde, Gesetz und Sünde, 
wie ich sie in 5.2 beschrieben habe: Die Ursünde besteht nach Paulus in 
der Begierde.461 Sie ist im Fleisch des Menschen angelegt, sodass der 
unerlöste Mensch ihrer Herrschaft ausweglos ausgeliefert ist. Durch das 
ambige Gesetz wird sie entfacht, sodass das Ich ihren Antrieben folgt, statt 
zu tun, was das Gebot Gottes gebietet. Die Sünde sündigt in ihm und 
doch ist er es, der sündigt. Er ist schuldlos schuldig. Die Sünde beraubt den 
Menschen seiner ethischen Selbstbestimmung. Das sündhafte Tun des 
Menschen wird nicht vom Gesetz selbst hervorgebracht; dieses bietet aber 
die Bedingung der Möglichkeit dafür. «Die Sünde ergreift die Gelegenheit» 
(Röm 7,8.11). Sie benutzt das lebensdienliche Gesetz, um ins Verderben 
zu führen.  

In aktuellen Interpretationen hat man die Grundsünde auf zeitübergrei-
fende Schuldzusammenhänge bezogen, in die Menschen hineingeboren 
werden und die über ihre individuelle Wirksamkeit hinauswirken. Das ist 
nicht im Sinne einer Kollektivschuld zu verstehen, sondern als Bewusstsein 
der intergenerationellen Verpflichtung, früheren Opfern etwas schuldig zu 
sein. Auch in der Phänomenologie des Tragischen spielt die überindividu-
elle, transpersonale Schuld eine Rolle (→ 4.2.7).  

(c) Nicht nur Schuld, sondern Verhängnis: 
Wie ich Sünde nicht nur auf ein moralisch schuldhaftes Handeln beziehe, 
so verstehe ich unter Grundsünde auch nicht eine seinshafte Urschuld. 

 
461 Siehe dazu: Wolter: Der Brief an die Römer (siehe Anm. 368), 431.  



Dem Tragischen Raum geben 249 

Grundsünde bezeichnet eine verhängnisvolle Willensrichtung, die sich der 
menschlichen Selbstbestimmung weitgehend entzieht. Damit ist dieses 
Konzept geeignet, den Verhängnischarakter der tragischen Erfahrung zu 
erfassen: die schuldlos-schuldige Verstrickung in einen Ereignis- und 
Handlungszusammenhang, die Pervertierung des Handelns, die unauflös-
baren Konflikte der Handlungsorientierung usw. Der Bezugsrahmen von 
Schuld, Buße und Sühne ist dafür zu eng. In tragischen Situationen spielt 
menschliches Handeln zwar eine Rolle, doch nicht immer ist es ein (sub-
jektiv) schuldhaftes Handeln und nicht immer ist es der Auslöser der Er-
eignisverläufe und selbst wenn dies der Fall ist, lässt sich der Verlauf nicht 
linear auf diese Ursprungsaktivität zurückführen. Das erzeugte Unheil ver-
hält sich dysproportional zum Handeln. Die tragische Erfahrung ist eher 
durch Verlorenheit, Autonomieverlust und Unterjochung unter die o. g. 
«Mächte und Gewalten» (Kol 2,10.15) als durch (eigene oder fremde 
moralische) Schuld gekennzeichnet.  

Piet Schoonenberg hat die Lehre von der transpersonalen Sünde mit 
dem Hinweis auf die «Situiertheit» des Menschen in sozialen und kultu-
rellen Zusammenhängen zu erhellen versucht. Diese Situationen sind his-
torisch gewachsen, d. h. vom (sündigen) Handeln früherer Generationen 
geprägt. Sie bilden den Rahmen, in dem der Mensch handelt und be-
schränken damit seine Freiheit. Der Handelnde partizipiert an der «Situa-
tionssünde», in die er eingebettet ist, noch bevor er handelt.462 Dieser 
Deuteansatz kommt meinem situativen Verständnis des Tragischen 
(→ 4.1) entgegen. Das «Ursündige» betrifft demnach primär die Konstel-
lation der Situation, in der und aus der heraus Tragisches entsteht. 

Der Schuldaspekt des Tragischen besteht dabei nicht primär in einem 
Schuldhaben, auch nicht in einem Schuldsein, sondern darin, dass der 
Mensch Gott, seinen Mitmenschen, der außermenschlichen Kreatur und 
sich selbst immer etwas schuldig bleibt, dass er den vier Grundbeziehungen 
nie vollumfänglich gerecht zu werden vermag. Schon aufgrund der Be-
grenztheit ihrer Möglichkeiten und Fähigkeiten bleiben Menschen in 
ihren Grundbeziehungen ihrem jeweiligen Gegenüber immer etwas 
schuldig. 

 
462 Piet Schoonenberg: Der Mensch in der Sünde, in: Johannes Feiner / 

Magnus Löhrer (Hg.): Mysterium Salutis. Grundriß heilsgeschichtlicher 
Dogmatik. Bd. 2: Die Heilsgeschichte vor Christus, Einsiedeln 1967, 
845–941, bes. 906–927. 



250 Die Erfahrung des Tragischen 

Von diesem überindividuellen und metamoralischen Schuldverständ-
nis her eröffnet sich die Möglichkeit, den Schuldzusammenhang als ein 
zweiseitiges Geschehen zu verstehen: nicht nur hinsichtlich dessen, was ein 
Mensch Gott, anderen Menschen, seiner Lebensumwelt und sich selbst 
schuldig bleibt, sondern auch im Blick auf das, was ihm in diesen Bezie-
hungen an Lebensmöglichkeiten vorenthalten wird. Die alttestamentli-
chen Klagepsalmen artikulieren diese Umkehr der Schuldzuweisung in 
eindrücklicher Form.  

«Ursündigkeit» wäre demnach nicht nur auf den Willen und das Han-
deln zu beziehen, sondern als Signatur der menschenweltlichen Wirklich-
keit zu verstehen, in der sich Menschen immer wieder in Gemengelagen 
von Schuld und Verhängnis verfangen können, aus denen dann tiefe Ein-
schnitte in ihren Existenzvollzug hervorgehen und Unheil für andere er-
wächst. Im Begriff der Ursündigkeit ist die Erfahrung kondensiert, dass 
Menschen in Situationen geraten können, die über ihre Absichten und 
Handlungsmacht hinausgehend Lebensmöglichkeiten beschädigen, Pro-
jekte scheitern lassen und Beziehungen zerstören können, was sich selbst 
mit bestem Willen und klugem Handeln nicht abwenden lässt.  

In diesem weiter gefassten, nicht nur auf den Menschen, sondern auf 
die Welt bezogenen Sinn, besteht die Ursündigkeit nicht in der Unaus-
weichlichkeit des Schuldigwerdens als einer immer neuen Folge des Ur-
Schuldigseins, sondern darin, dass sich Lebensdienliches immer und über-
all in Lebensfeindliches verkehren kann, dass Lebewesen, Lebensräume, 
Lebensmöglichkeiten, ethische, rechtliche und politische Lebensordnun-
gen, lebensdienliche Beziehungen und Gemeinschaften usw. zerstört statt 
zur Entfaltung und Vollendung gebracht werden. So verstanden artikuliert 
sich in der Lehre von der Ursündigkeit die Erfahrung von der universellen 
Vulnerabilität des Lebens.  

(d) Keine Notwendigkeit, aber Tendenz bzw. Potenz: 
Mit der traditionellen Erbsündenlehre war der Gedanke der Notwendig-
keit verbunden. Nach Augustin ist die Sündenverfallenheit des Menschen 
nicht nur faktisch, sondern notwendig gegeben. Die reformatorische Theo-
logie hat sich dieser Auffassung weitgehend angeschlossen.463 Demnach 

 
463 Das Konzil von Trient dekretierte demgegenüber, dass der Mensch nur 

zur Sünde «geneigt» sei (DH 1515). Daraus folgt, dass er an seiner Recht-
fertigung mitwirken kann. 



Dem Tragischen Raum geben 251 

bringt die Ursünde mit Notwendigkeit Sünde hervor. Die damit verbun-
dene Schuld ist unausweichlich.  

Demgegenüber verstehe ich Ursündigkeit als allgegenwärtige Möglich-
keit, mehr noch: als Tendenz bzw. Potenz, die heilshafte Schöpfungsbe-
stimmung zu verfehlen, weil das menschliche Handeln evolutionsge-
schichtlich von Interessen und Antrieben geleitet ist, die nicht auf die 
Realisierung dieser Bestimmung ausgerichtet sind. Die Ursündigkeit ist 
demnach die Neigung zu einem Handeln, das diese Bestimmung «ver-
fehlt» (hamartia), woraus Unheil erwächst.464 Das Gleiche ist auch vom 
Chaotischen zu sagen (→ 6.3.1). Auch dieses stellt die allgegenwärtige 
Möglichkeit, Tendenz und Potenz dar, die Schöpfung zu bedrohen. 

Darin liegt aber noch nicht das eigentlich Tragische. Dieses tritt erst 
dort auf, wo sich etwa ein Handeln, das ganz auf die Realisierung der 
Schöpfungsbestimmung ausgerichtet ist, als kontraproduktiv erweist und 
Unheil hervorbringt, wo lebensdienliche Ordnungen ins Lebensfeindliche 
umschlagen, wo es zu unlösbaren Konflikten beim Versuch kommt, die 
Schöpfungsbestimmung zu erkennen und zu realisieren usw. Das Tragi-
sche ist demnach eine Erscheinungsform von Ursündigkeit. 

6.3.3 Das Tragische als Fallgrube in der Schöpfung 

Tragische Erfahrungen lassen sich verstehen als Manifestationsgestalten 
des Chaotischen und des Ursündigen. Dabei ist das Chaotische (als Ten-
denz zur [Selbst-]Zerstörung des Geschaffenen) und das Ursündige (als 
Neigung des Menschen, die Schöpfungsbestimmung zu verfehlen) nicht 
identisch mit dem Tragischen. Dieses kann aber daraus hervorgehen. Für 

 
464 Die Deutung der Grundsünde als einer Neigung der Handlungsorientie-

rung nähert sich Kants Konzept des «radikal Bösen» an. Kant sah im Men-
schen eine natürliche Prädisposition zum Bösen angelegt, die «den Grund 
aller Maximen verdirbt» (Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der 
Grenzen der bloßen Vernunft [1794], B 35, in: Kants Werke [hg. von W. 
Weischedel], Bd. 6, Darmstadt 1966, 649–879, Zitat: 685). Damit ver-
bindet sich für Kant allerdings ein sittlicher Vernunftoptimismus, den ich 
nur bedingt teile: Ihm zufolge kann der Menschen dem Hang zum Bösen 
die Orientierung an ethischen Prinzipien entgegensetzen. Er ist also nicht 
zum Sündigen verdammt und auf Erlösung angewiesen. Die Macht des 
«radikal Bösen» wird damit m. E. unterschätzt. 



252 Die Erfahrung des Tragischen 

die theologische Sicht des Tragischen bedeutet das: Die Möglichkeitsbedin-
gungen des Tragischen gehören zur Schöpfung, seine Ereignung aber läuft 
der Schöpfungsbestimmung entgegen. Das Tragische ereignet sich nicht 
notwendig, sondern kontingent. Es ist auf keinen notwendigen Ereig-
nungsgrund zurückzuführen und von keiner höheren Notwendigkeit um-
fangen. Vielmehr stellt es die Realisierung einer Möglichkeit dar, die unter 
anderen Umständen unrealisiert geblieben wäre. 

Schöpfungstheologisch betrachtet ist das Tragische ein Störfaktor, der 
aus menschlichen Handlungen und/oder aus den relativ eigengesetzlichen 
Emergenzen des Natur- und Geschichtsprozesses resultiert und jederzeit 
auftreten kann. Aus der im Grunde guten Schöpfungsordnung kann Un-
heil erwachsen. Nicht nur die Sintfluterzählung, sondern weite Teile der 
deuteronomistischen Geschichtsdeutung und der prophetischen Verkün-
digung handeln davon. Aus den geschaffenen Bedingungen, die Leben 
entstehen ließen und es zur Entfaltung kommen lassen, können sich leid-
verursachende und lebenszerstörende Entwicklungen ergeben. Das lebens-
dienliche «Gesetz», die Thora, kann pervertiert werden. Die gleiche Kom-
plexität und Vielfalt, die den Reichtum der Lebenswelt ausmacht, kann zu 
Konflikten führen, die Freiheit zu Unterdrückung, die Rationalität zum 
Aufbau gewaltiger Zerstörungspotenziale. 

Die Warum-Frage – warum es diese Möglichkeitsbedingungen gibt und 
warum daraus tragische Situationen entstehen – lässt sich daher nur so 
beantworten, dass die in der Schöpfung angelegten Potenziale polyvalent 
sind: Sie können lebensdienliche und lebensvernichtende Wirkungen her-
vorbringen. Darin liegt die Ur-Tragik der Schöpfung. 

Im Tragischen kommt nicht die Verderbtheit der menschlichen Natur 
zum Ausdruck, sondern die undurchschaubare Rätselhaftigkeit, Gebro-
chenheit und Zerbrechlichkeit des menschlichen In-der-Welt-Seins. Doch 
ist diese Gebrochenheit kein unabwendbares fatum, das notwendig Böses 
gebärt, auch keine von Gott auferlegte Strafe, Versuchung oder Erzie-
hungsmaßnahme, wie Hiobs Freunde mutmaßen. Es geht vielmehr aus 
der (nach Gen 1,3.10.12.18.21.25.31) im Grunde guten Schöpfung, aus 
deren Strukturen und Eigendynamiken hervor.  

So verstanden ist das Tragische Ausdruck nicht des «Gefallenseins» der 
Menschheit bzw. der Welt, sondern – bildhaft gesprochen – der Fall-
gruben, in die der Mensch, andere Lebewesen, natürliche Systeme und 
Kulturgüter jederzeit stürzen können bzw. sich selbst stürzen.  



Dem Tragischen Raum geben 253 

Das Tragische führt dem Menschen vor Augen, dass seine Erkenntnis-, 
Entscheidungs- und Handlungsmöglichkeiten begrenzt sind. Sein Exis-
tenzvollzug ist von Spannungen durchzogen und Gefährdungen ausge-
setzt. Diese manifestieren sich etwa in den tragischen Konfliktsituationen, 
die vor eine aporetische Wahl stellen, oder in Situationen, die gar keine 
Wahl lassen, weil ein katastrophisches Ereignis allen Handlungsspielraum 
zerstört hat, oder in der Beschränktheit der menschlichen Erkenntnis. Tra-
gische Situationen gehen nicht selten mit der von den Betroffenen nicht 
zu verantwortenden Unkenntnis des gesamten Netzwerks der Einflussfak-
toren einher. Die darin verwickelten Menschen können die Situationsdy-
namik nicht vorhersehen und überschauen, erleben sie aber im klaren Be-
wusstsein. 

Wenn das Tragische auf diese Weise in Beziehung zum Chaotischen 
und der Ursünde gesetzt wird, so ist daraus nicht die Konsequenz zu zie-
hen, dass es fatalistisch hinzunehmen wäre. So wie es sich bei der Ereig-
nung des Tragischen um eine Möglichkeit handelt, so besteht immer auch 
die Möglichkeit und sogar die ethische Verpflichtung, Einfluss auf die 
leidverursachenden Bedingungen zu nehmen und auf diese Weise das Lei-
den zurückzudrängen oder doch wenigstens in helfender Solidarität mit 
den Leidenden seine Folgen zu mildern. Das dazu erforderliche menschli-
che Mitgefühl kann von keinem tragischen Geschehen zerstört werden, 
denn dieses Geschehen deformiert nicht die Humanität des Menschen 
(wie es die klassische Erbsündenlehre besagte), sondern verlangt nach ihrer 
Bewährung. 

6.4 Die Tragik Jesu 

6.4.1 Das Kreuz als Inbegriff tragischer Sinnlosigkeit 

Sofern der Kreuzestod Jesu in der christlichen Theologie überhaupt mit 
dem Tragischen in Verbindung gebracht wurde, beharrte man in aller 
Regel darauf, diese Verbindung negativ zu bestimmen. So schreibt etwa 
Dietrich Ritschl:  



254 Die Erfahrung des Tragischen 

«Das Leiden und Sterben von Jesus kann nicht als tragisch bezeichnet wer-
den, wenn Tragik die zukunftslose Ausweglosigkeit bedeutet, in der jede 
Entscheidung in den Abgrund oder zur Schuld führt.»465  

Wenn das Tragische so verstanden wird, kann der Leidensweg und der 
Tod Jesu in der Tat nicht als tragisch bezeichnet werden. Wenn man das 
Tragische aber weiter fasst in dem Sinn, wie ich es im vierten Kapitel ver-
sucht habe, dann ergibt sich ein anderes Bild. Die dort genannten sieben 
Kennzeichen des Tragischen lassen sich durchaus auf den Lebens- und be-
sonders auf den Leidensweg Jesu anwenden. Den Kulminationspunkt sei-
ner aktiven Passion, den Kreuzestod, deute ich als Inbegriff tragischer 
Sinnlosigkeit und widerspreche damit der in der Theologie verbreiteten 
Auffassung, mit diesem Tod sei das Tragische abgetan und überwunden.  

Nicht selten wurde das Kreuz – anknüpfend an die Darstellung im 
Johannesevangelium – verherrlicht466 statt es realistisch als Folterinstru-
ment zu sehen. Meine Deutung geht demgegenüber vom Markusevan-
gelium aus und setzt beim Verlassenheitsschrei Jesu an. Nach Mk 15,34 
schrie Jesus vor seinem Tod die Worte aus Ps 22,2: «Mein Gott, mein 
Gott, warum hast Du mich verlassen». Nimmt man diese Aussage in ihrer 
ganzen Abgründigkeit ernst, dann zeigt sie an, dass Jesus sein Vertrauen in 
den letzten Sinngrund verloren hatte.  

Geoffrey Brereton spielt diese Interpretationsmöglichkeit im Konjunk-
tiv durch. Wenn es sich beim Verlassenheitsschrei wirklich um die letzten 
Worte Jesu handeln würde «it would mean that at the end Jesus realised 
the failure of the mission to which his life had been dedicated and he 
would become an authentically tragic figure.»467 Genau davon gehe ich 
aus.468  

 
465 Ritschl: Zur Logik der Theologie (siehe Anm. 334), 235. 
466 So spricht etwa Hans Ehrenberg vom «Jubel des Kreuzes»: «Im Jubel des 

Kreuzes herrscht weder Tragik noch Komik. Die Wirklichkeit wird fertig: 
Gott, Welt und Mensch, alle drei im Heidentum Fragmente, werden zu 
Ende geführt.» (Ehrenberg: Tragödie und Kreuz [siehe Anm. 320], 3f). 

467 Geoffrey Brereton: Principles of Tragedy. A Rational Examination of the 
Tragic Concept in Life and Literature, London 1968, Nachdruck 2022, 52. 

468 Zu den wenigen, die diese Sicht teilen, gehört Terry Eagleton: «Jesus’s cru-
cifixion is genuinely tragic» (Eagleton: Sweet Violence [siehe Anm. 109], 
37). Eagletons Überlegungen stehen im Zusammenhang einer (marxisti-

 



Dem Tragischen Raum geben 255 

Auch wenn man zwischen der Erzählung und dem Erzählten, d. h. zwi-
schen der theologisch geprägten und literarisch stilisierten Überlieferung 
der Evangelien und dem darin berichteten historischen Geschehen unter-
scheiden muss, so lässt sich dieses Geschehen doch mit hinreichender 
Deutlichkeit aus ihnen erkennen. Es geht mir im Folgenden nicht um die 
Frage, ob die Passionserzählung Merkmale einer Tragödie – etwa einer 
Märtyrertragödie – aufweist, sondern um die darin erzählten Ereignisse, 
also um den Leidensweg Jesu und sein bitteres Ende. Diese sehe ich als das 
Resultat tragischer Situationsumstände, in die sich Jesus mehr oder weni-
ger absichtsvoll hineinbegeben hat, die dann aber in ihrer Eigendynamik 
desaströse Folgen für ihn hatten. Die genannten Kennzeichen des Tragi-
schen treffen darauf zu, auch das der Sinnlosigkeit: In seiner brutalen Fak-
tizität ist dieser Foltertod ein abgrundtief sinnloses Geschehen.  

Bei dieser Interpretation darf der Blick nicht auf Jesus als tragische 
Figur verengt werden. Die Tragik liegt vielmehr in der ganzen Situation 
bzw. Ereignissequenz, in die auch andere Figuren – wie Judas, Petrus, 
Pontius Pilatus usw. verwickelt sind. Schon vor seiner Passion nahm Jesus 
teil an den tragischen Zweideutigkeiten des Lebens, wie Paul Tillich zu 
Recht feststellt,469 und der Leidensweg selbst besteht aus einer Serie 
tragischer Erfahrungen: das Ringen mit Gott im Garten Gethsemane, der 
Verrat durch Judas, die Anklage wegen Gotteslästerung, die Verleugnung 
durch Petrus, die Verurteilung durch Pontius Pilatus, die Zurschau-
stellung und Verspottung, der Weg zum Kreuz, die Kreuzigung selbst und 
das höhnische Lachen der Vorübergehenden sowie der Hohen Priester 
und Schriftgelehrten unter dem Kreuz – Szenen einer Tragödie, die dann 
in der weiteren Christentumsgeschichte als Stationen des Kreuzwegs dar-
gestellt und inszeniert wurden. 

Das Tragische liegt dabei nicht primär im Erleiden dieser Widerfahr-
nisse, sondern in den inneren Spannungen, die sie prägen: Der Gerechte 
wird zum Sündenbock. Seine Mission kehrt sich gegen ihn und fordert das 
Opfer seines Lebens von ihm. Der «Gottessohn», der sich von Gott ge-
sandt wusste, gerät in der Ausführung dieser Mission nicht nur in Konflikt 

 
schen) Kulturkritik der kapitalistischen Moderne. Die Deutung der Kreu-
zestodes Jesu als tragisches Geschehen steht bei ihm allerdings nicht im 
Fokus und wird auch nicht weiter vertieft. Siehe dazu die Diskussionsbei-
träge in: Literature and Theology 19/2, 2005. 

469 Tillich: Systematische Theologie, Bd. 2 (siehe Anm. 414), 143–145. 



256 Die Erfahrung des Tragischen 

mit den religiösen und politischen Autoritäten, sondern auch in Konflikt 
mit Gott. Die Ereignisse bewegen sich im Spannungsfeld von Kontingenz 
und Notwendigkeit. Sein Handeln löst diese Ereigniskette zwar aus, doch 
diese überrollt ihn in ihrer Eigendynamik und führt zu einem Resultat, 
dessen unheilvolle Dimension weit über den Auslöser hinausgeht. In ge-
wisser Weise ist er selbst an seinem Ergehen schuld, Gott gegenüber aber 
schuldlos.  

Diese Sicht ergibt sich, wenn man den Leidensweg Jesu zunächst nicht 
aus der «österlichen» Perspektive, also im Licht der Auferstehung betrach-
tet, sondern aus einer «vorösterlichen», so wie der leidende und sterbende 
Jesus und seine Jünger die Ereignisse erfahren haben mögen. In diesem 
Geschehen liegt nichts Einzigartiges, nichts Herrliches und schon gar 
nichts Heilshaftes. Es ist die Unheilserfahrung einer «totalen Tragik»470. 
Das Sendungsbewusstsein Jesu spielt darin eine wichtige Rolle, doch ist 
der Leidensweg Jesu nicht das Resultat einer von Gott verordneten Not-
wendigkeit. Der Foltertod wurde von menschlichen Akteuren verursacht. 
Das Kreuz ist der Inbegriff menschengemachter Vernichtung gottgegebe-
nen Lebens.471 

6.4.2 «Auferstehung» zu neuem Sinn 

Mitten im Trauma der Jünger brach in ihnen die Erkenntnis auf, dass die 
Beziehung Gottes zu Jesus auch über die Todesgrenze hinweg unverbrüch-
lich Bestand hatte. Bei Gott war er lebendig. Die «Auferstehung» Jesu 
ereignete sich in der Auferstehungserfahrung der Jünger. Diese grundstür-
zende Erfahrung riss sie aus ihrem Trauma heraus. Eine intensive Sinn-
findungs- und Sinnbildungsarbeit setzte in der Nachfolgegemeinschaft 
ein, die zu den Deutungen geführt hat, die im Neuen Testament auf das 
Leiden und den Tod angewendet wurden.472 In der Retrospektive konnte 
dieser Tod als Erfüllung eines heilshaften Zwecks gesehen werden. In 

 
470 Siehe Anm. 276. 
471 Siehe dazu: Reinhold Bernhardt: Jesus Christus – Repräsentant Gottes. 

Christologie im Kontext der Religionstheologie, Zürich 2021, 271–282; 
Katharina Merian (Hg.): Repräsentation. Ein neues christologisches 
Modell im Kontext der Religionen, Zürich 2025. 

472 Siehe dazu die Zusammenfassung in: Bernhardt: Jesus Christus (siehe 
Anm. 471), 271–273, dort findet sich weitere Literatur.  



Dem Tragischen Raum geben 257 

dieser «österlichen» Perspektive erschien er nun als sinnvoll und not-
wendig. 

Das betrifft vor allem den sündentheologischen Bezugsrahmen der 
Kreuzesdeutung, in dem Jesu Tod als Opfer, als Mittel der Sühne, der 
Sündenvergebung und der Versöhnung mit Gott verstanden wird. Diese 
Ansätze der Sinnfindung oder Sinnstiftung greifen auf Traditionen zu-
rück, die im sozialen, kulturellen und religiösen Kontext der damaligen 
Zeit verfügbar waren. Ihnen gemeinsam ist, dass sie das Unheilsereignis in 
eine soteriologische Perspektive stellen und es als ein Heilsereignis sehen, 
entweder so, dass es von Gott als ein solches intendiert war, oder so, dass 
es von Gott zu einem solchen gewendet wurde. 

Wenn man das Leiden und Sterben Jesu in dieser soteriologischen Per-
spektive in den Blick nimmt, darf man die Perspektivität nicht vergessen, 
in der sich diese Sicht ausgebildet hat. Sie stellt eine spätere Verarbeitung 
der ursprünglich traumatischen Erfahrung dar. Zwischen der Erfahrung 
und dieser Verarbeitung liegt ein Weg, den man nicht überspringen darf, 
wenn man einen kreuzestheologischen Triumphalismus vermeiden will. 
Schiebt man die späteren Sinnstiftungen in die Leidenserfahrung hinein, 
sodass dieses Leiden als etwas an sich Sinnvolles oder sogar Notwendiges, 
weil von Gott Gewolltes erscheint, wirft das unweigerlich einen dunklen 
Schatten auf das Verständnis Gottes, bis dahin, dass diesem Gott Sadismus 
vorgeworfen wird, wie Dorothee Sölle es getan hat.473 

Das Bildwort von der «Auferstehung» Jesu besagt nach meinem Ver-
ständnis, dass die Sinnlosigkeit dieses Todes in Gott aufgehoben ist. 
Dadurch wird dieser Tod aber nicht sinnvoll. Der Leidensweg Jesu bleibt 
in seiner Tragik stehen; die Erfahrung der Gottverlassenheit ist eine reale, 
der Kreuzestod ein tragisches Ereignis. Aber indem Jesus seinen Verlassen-
heitsschrei an den Gott adressiert, von dem er sich verlassen weiß, legt er 
die sinnlose Tragik seines Leidens und Sterbens in Gott hinein. Gott ver-
gegenwärtigt sich dieser Sinnlosigkeit. Er hält sie aus und führt sie über 
sich hinaus, indem er am Gekreuzigten auch in dessen Tod festhält, sodass 
aus diesem Tod Neues entstehen kann.  

Nach dieser Deutung muss diese, wie jede Erfahrung von sinnloser Tra-
gik nicht religiös verklärt, nicht verdrängt, als uneigentlich erklärt oder 
umgedeutet werden. Sie kann in ihrer ganzen Abgründigkeit ernstgenom-

 
473 Dorothee Sölle: Leiden, Stuttgart 71987, 34f.39. 



258 Die Erfahrung des Tragischen 

men werden, ohne dass dieser Abgrund als die letzte Instanz gesehen wer-
den müsste. Das Tragische ist durch Jesu Leiden und Sterben nicht ein für 
allemal überwunden. Doch jede Erfahrung des Tragischen – wie über-
haupt jeder Tiefpunkt menschlicher Existenzerfahrung – ist in Gott auf-
gehoben. 

Der Trost des christlichen Glaubens liegt darin, dass der Gott, von dem 
sich Jesus verlassen wähnte, in alledem bei ihm war und dass die Beziehung 
zu Gott, die ihn im Leben getragen hat, auch an der Todesgrenze nicht 
endete. Darin besteht nach meinem Verständnis «Erlösung»: in der Ge-
wissheit, dass uns nichts trennen kann von der Liebe Gottes, auch das tra-
gische Unheil nicht (in Abwandlung von Röm 8,38). Diese Gewissheit 
löst die Angst, in einen bodenlosen Abgrund zu fallen und führt zu einer 
gelösten Lebenshaltung (unter der von Paulus in 1Kor 7,29–31 beschrie-
benen Devise des «haben, als hätte man nicht»).474  

«Auferstehung» besagt zudem, dass das Sinnlose nicht sinnlos bleiben 
muss. Es kann einen Sinn bekommen. In der Sinnleere kann sich Neues 
bilden und es hat sich in diesem Fall Neues gebildet: Die Jünger Jesu wur-
den zu einer neuen Lebenseinstellung «auferweckt», eine Nachfolge-
gemeinschaft ist entstanden, die zu einer großen Weltreligion geworden 
ist und zahllosen Menschen gerade auch in Erfahrungen von Tragik und 
Sinnlosigkeit Halt und Orientierung gegeben hat.  

Doch noch einmal sei betont: Dass aus Unheilserfahrungen etwas 
Neues, Heil- und Sinnvolles entstehen kann, ändert nichts daran, dass sie 
in sich und an sich sinnlos sind. Auch wenn das sinnlos Tragische für die 
von Unheilserfahrungen Betroffenen nachträglich einen Sinn bekommen 
kann, heißt das nicht, dass es einen Sinn hat. 

 
474 Zu Recht warnt Walter Sparn vor einer Prinzipalisierung der Erlösungs-

vorstellung: «Die in Christus geschehene und im Glauben angenommene 
Erlösung ist kein Prinzip ‹Erlöstheit›, aus dem die Abwesenheit des Tragi-
schen im christlichen Leben zu folgern wäre» (Sparn: Art. «Tragik/ 
Tragödie» [siehe Anm. 392], 760). Doch geht auch er von der schon 
geschehenen Erlösung aus und nähert sich damit einem soteriologisch be-
gründeten Antitragismus: «Das Evangelium von Jesus Christus setzt der 
tragischen Konstellation, die es unter Sündern vorfindet, kraft seiner wirk-
samen Gegenwart im Glauben an die Vergebung persönlicher und schick-
salhafter Schuld ein Ende. Es führt aus der Rechtfertigung von Schuld in 
die Rechtfertigung des in Schuldzusammenhänge verstrickten Menschen.» 
(A. a. O., 759). 



Dem Tragischen Raum geben 259 

6.4.3 Karsamstag als Erfahrungsort des Tragischen 

In diesem Abschnitt ziehe ich die am Ende von 6.4.2 schon angelegte Ver-
schränkung der Tragik Jesu mit den tragischen Erfahrungen von Men-
schen aller Zeiten weiter aus, benenne den Karsamstag als existenziellen 
«Ort» dieser Erfahrungen und frage nach Ansätzen zu ihrer praktischen 
Bewältigung. Dazu leisten die Studien zu Trauma und Resilienz wertvolle 
Erkenntnishilfen.475 

Auf die traumatische «Karfreitagserfahrung» des Tragischen folgt für 
die vom Unheil Betroffenen der posttraumatische «Karsamstag». Sie ste-
hen wie die Jünger nach dem Tod Jesu noch ganz unter dem Schock des 
erlittenen Unheils und ahnen nichts von einer «Auferstehung». Das 
Markusevangelium endet in seiner ursprünglichen Fassung ohne eine 
Auferstehungserzählung. Ohne dass ein Weg erkennbar wäre, der über das 
Trauma hinausführt, sind die Traumatisierten der Erfahrung von Ver-
zweiflung, Verlassenheit, Verlorenheit und Sinnlosigkeit – also den Erfah-
rungsqualitäten tragischer Situationen – ausgesetzt. Die Flucht in die Apa-
thie, die unberührbare Leidlosigkeit der Indifferenz, legt sich nahe.  

In der Begleitung von Menschen, die am Erfahrungsort des Kar-
samstags stehen, gilt es, diese Erfahrung mit ihnen auszuhalten, den Er-
kenntnisstandpunkt des Karsamstags nicht vorschnell zu verlassen, um 
eine «österliche» Perspektive einzunehmen, in der das Leiden der von 
tragischen Widerfahrnissen Traumatisierten in das Licht einer Aufer-
stehungshoffnung gestellt wird. Es wäre dies kein Trost, sondern eine 
Vertröstung: Opium für die Betroffenen und nicht zuletzt auch für die 
Tröster selbst. Wirklicher Trost besteht darin, den Traumatisierten an 
ihrem Karsamstag beizustehen und sie bei ihren posttraumatischen 
Gehversuchen zu begleiten, so wie der auferstandene Jesus die Jünger auf 
dem Weg nach Emmaus begleitet hat.  

Man kann die Sinnlosigkeit des Tragischen nicht ausschalten, sondern 
nur aushalten. Und auch das kann man oft nicht. Wenn man nicht in die 
Gefahr des Zynismus geraten will, sollte man nicht versuchen, einen Sinn 
im Tragischen aufzuspüren oder hineinzulegen. Allein die von tragischen 
Unheilssituationen Betroffenen selbst haben das Recht, im Rückblick zur 
Einsicht zu gelangen, dass etwas Neues daraus erwachsen ist. Man kann 
ihnen aber anbieten, sie ein Stück weit auf diesem beschwerlichen Weg zu 

 
475 Exemplarisch: Lucy Bond / Stef Craps (Hg.): Trauma, London 2020; Rebecca 

Böhme: Resilienz. Die psychische Widerstandskraft, München 22024. 



260 Die Erfahrung des Tragischen 

begleiten, sodass der Schmerz und die Trauer nicht von ihnen allein getra-
gen werden müssen.  

Für die Betroffenen gilt es zunächst, aus der paralysierenden Fixierung 
auf die tragische Erfahrung – man könnte sagen: aus ihrem Bann – her-
auszukommen, Distanz dazu zu gewinnen und sie als Teil der eigenen 
Lebensgeschichte zu akzeptieren. «Trotzdem» ist das Leitwort dabei: Es 
gilt, dem Erlittenen zu trotzen, aus der Lähmung heraus in Bewegung zu 
kommen (damit ist nicht nur die seelische, sondern durchaus auch die 
körperliche Bewegung gemeint) und dabei für neue Perspektiven, Emp-
findungen, Wertungen und Praxisformen empfänglich zu werden. Daraus 
kann eine neue Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung erwachsen. 

Es ist eine Gnade, wenn es ihnen gelingt, von der quälenden Warum-
Frage, die auf ihren Karfreitag zurückblickt und (vergeblich) nach einem 
Sinn im Sinnlosen sucht, allmählich frei zu werden und die Fragerichtung 
umzukehren: von der rückwärtsblickenden Warum-Frage zur nach vorne 
gerichteten Wozu- oder Wofür-Frage, die Ausschau hält, was daraus wer-
den kann. Diese Umkehrung öffnet den Blick für die Möglichkeit von 
Auferstehungserfahrungen, d. h. dafür, dass aus dem Sinnlosen Neues er-
wachsen kann. In einem langen und schmerzlichen Verarbeitungsprozess 
können sich neue Sinnmuster bilden, in die die tragische Erfahrung ein-
gewoben ist. Auf diese Weise kann sie retrospektiv – im Rückblick von 
den Transformationen, die sie bewirkt hat – für die Betroffenen einen Sinn 
bekommen, sodass sie sagen können: «Ich habe dadurch eine neue Sicht 
auf mein Leben und auf das, was wirklich wichtig ist, gewonnen».  

Die existenzielle Sinnfrage kann nicht intellektuell beantwortet wer-
den, weder durch den Aufweis einer kausalursächlichen Erklärung des Ge-
schehens noch durch die Unterstellung einer finalursächlichen Zweckhaf-
tigkeit. Es geht nicht um die Beantwortung einer Frage, sondern um die 
möglichst weitgehende Heilung einer Wunde, die vermutlich nie ganz ver-
heilt. Die Erfahrung des Tragischen als einer Zerrissenheits- oder Zer-
brochenheitserfahrung verlangt nach Heilung im Sinne der Ganzwerdung, 
der Wiederherstellung der Integrität, der Befähigung, wenn möglich gegen 
das Tragische aufzustehen, sich aufzurichten und einen Weg in die Zu-
kunft zu finden. Das wird immer nur graduell gelingen und beginnt mit 
dem Annehmen des Unannehmbaren. Glaubende können diesen Weg im 
Vertrauen auf die «österliche» Verheißung Gottes gehen. 

Im Blick auf die Deutung des Kreuzestodes Jesu wie im Blick auf die Be-
gleitung von Menschen, die traumatische Erfahrungen erlitten haben, 



Dem Tragischen Raum geben 261 

scheint es mir geboten zu sein, beide Perspektiven – die «vorösterliche» 
und die «österliche» weder in ein gegenseitig exklusives, noch in ein inklu-
siv-überbietendes, sondern in ein komplementäres Verhältnis zueinander 
zu setzen. Demzufolge löst die österliche Perspektive die vorösterliche 
nicht ab und betrachtet sie auch nicht als etwas Vorletztes, demgegenüber 
sie ihr letztes Wort zu sagen hätte. Vielmehr stehen beide nebeneinander, 
ergänzen und kritisieren sich gegenseitig. Jede hat ihr volles Recht und 
bringt eine tiefe Wahrheit zum Ausdruck. Die Spannung zwischen ihnen 
bleibt unaufgelöst.476 Man darf Kreuz und Auferstehung nicht voneinan-
der trennen, man muss diese beiden Signaturen christlicher Existenz aber 
deutlicher, als es die theologische Tradition oft getan hat, unterscheiden.  

Hans Urs von Balthasar hat den Karsamstag als Thema der Theologie pro-
filiert.477 In seiner Karsamstagstheologie nimmt die Gottverlassenheits-
erfahrung Jesu zwar auch eine zentrale Stellung ein (→ 5.5), doch wird sie 
nicht als Absturz in die tiefste Verzweiflung am Ende eines tragischen Lei-
denswegs verstanden, sondern als Heilsereignis, in dem Gott aus tiefster 

 
476 Jean Zumstein schreibt: «Losgelöst von der Auferstehung ist das Kreuz für 

ihn [Paulus] eine sinnlose Tragödie. Umgekehrt aber ist die Auferstehung, 
wenn sie behauptet, das Kreuz aufzuheben oder es an Bedeutung zu über-
treffen, eine irreführende Lesart der Geschichte Jesu.» (Jean Zumstein: Das 
Wort vom Kreuz als Mitte der paulinischen Theologie, in: ders. / Andreas 
Dettwiler [Hg]: Kreuzestheologie im Neuen Testament, Tübingen 2002, 
27–42, Zitat: 30). 

477 In seiner «Theologie der drei Tage» (Einsiedeln 1969, 32011) deutet von 
Balthasar den Abstieg Jesu ins Totenreich zum einen inklusiv-stellvertre-
tend (als Solidarität mit den Toten), zum anderen exklusiv-stellvertretend 
(als Übernahme des Todes, der der Sünde Sold ist). In seinen späteren 
Überlegungen zum Karsamstag (u. a. in der «Theodramatik», Bd. 4: Das 
Endspiel, Einsiedeln 1983, 273–293, und insbesondere in der «Theolo-
gik», Bd. 2: Wahrheit Gottes, Einsiedeln 1985, 289–329) tritt die exklu-
sive Deutung immer weiter in den Vordergrund. Die Hölle wird als Gna-
dengeschenk Gottes verstanden. Siehe dazu: Susanne Hegger: Die Hölle 
als Gnadengeschenk Gottes bei Hans Urs von Balthasar, Würzburg 2012. 
Eine aktuelle Auseinandersetzung mit von Balthasars Karfreitagstheologie 
findet sich in: Riyako Cecilia Hikota: And Still We Wait. Hans Urs von 
Balthasar’s Theology of Holy Saturday and Christian Discipleship, 
Eugene, OR, 2018. Katharina Merian arbeitet derzeit an einer Habili-
tationsschrift zur reformierten «Theologie des Karsamstags», in der sie sich 
mit von Balthasars Karsamstagstheologie auseinandersetzt.  



262 Die Erfahrung des Tragischen 

Liebe die äußerste Gottferne des Todes auf sich nimmt und damit die 
Menschheit von der Macht des Todes erlöst. Es ist dies ein Stück kon-
templative heilsgeschichtliche Theologie «von oben». In dem Heilsge-
heimnis, das sich durch Kreuz, Höllenfahrt und Auferstehung des Gottes-
sohnes vollzieht, offenbart sich Gottes trinitarische Liebe. Im Anschluss an 
den Philipperhymnus beschreibt von Balthasar das Heilsgeschehen als 
einen mit der Menschwerdung des Gottessohnes beginnenden Prozess der 
Entäußerung und Erniedrigung. Am Karfreitag erleidet Jesus den Kreu-
zestod in tiefster Einsamkeit stellvertretend für die sündige Menschheit. 
Am Karsamstag steigt er noch weiter hinab: in das Reich des Todes als Ort 
der absoluten Gottesferne. In der «ewige[n] Gottlosigkeit des Ganz-
toten»478 erreicht die Kenose ihren Tiefpunkt. Indem Gott den Toten 
vom Tod auferweckt, erhöht und verherrlicht, ist der Bann des Todes für 
die Menschheit insgesamt gebrochen. In der Hölle ereignet sich der Tod 
des Todes. Danach ist für Gott keine menschliche Höllenerfahrung mehr 
fremd. Deshalb ist der Karsamstag ein Heilstag, sogar der Heilstag 
schlechthin. Die Karsamstagstheologie von Balthasars ist eine theologia 
gloriae.  

Das ist bei Shelly Rambo nicht der Fall. Sie hat in kritischem Anschluss 
an von Balthasar theologische Überlegungen zur Deutung und Verarbei-
tung von Traumata angestellt, die auch für die Interpretation des Tragi-
schen unmittelbar relevant sind.479 Dabei kommt sie meinem Anliegen 
entgegen, traumatische Erfahrungen nicht vorschnell in eine Auferste-
hungsperspektive zu stellen. Leidenserfahrungen finden in einem «Zwi-
schen» zwischen Tod und Auferstehung statt. So stark auch das Bedürfnis 
sein mag, dieses leidvolle Zwischen hinter sich zu lassen; es muss durchlebt 
werden. Dabei braucht es den Beistand (das Dabeibleiben: «remaining») 
von Menschen, die sich dieser Karsamstagserfahrung aussetzen. Sie besteht 
im Warten und Suchen, in Ungewissheit und Desorientierung. Die bishe-
rige Lebensform ist zerbrochen und eine neue noch nicht in Sicht. Dabei 
sieht Rambo den Geist Gottes gerade in diesem Zwischen am Werk: als 
«Middle Spirit», der Gott an diesem existenziellen Ort zwischen Tod und 

 
478 Philipp Stoellger: coram cruce. Deutungspotentiale der Kreuzestheologie, 

Tübingen 2024, 335. Zur Karsamstagstheologie insgesamt: 328–338. 
479 Shelly Rambo: Spirit and Trauma. A Theology of Remaining, Louisville, 

KN, 2010; dies.: Spirit and Trauma, in: Interpretation: A Journal of Bible 
and Theology 69/1, 2015, 7–19. 



Dem Tragischen Raum geben 263 

Leben gegenwärtig macht, dem nach unten ziehenden Sog entgegenwirkt, 
die Aufmerksamkeit auf Keime neuen Lebens lenkt und diese befruchtet. 
Die spirituelle «Heilkraft» wirkt langsam und erfährt viele Rückschläge. 
Doch hilft sie auf die ihr eigene subtile Weise mehr als Heilsversprechen, 
die das tragische Leid als in Christus schon überwunden proklamieren.480 

Mit Ingolf U. Dalferth kann man sagen:  

«Es geht darum, aus der Unterbrechung des Lebens durch Unverfügbares 
und Unbegreifliches einen Weg zurück in das Leben zu finden, der das 
Unverfügbare und Unbegreifliche nicht negiert, minimiert und auflöst, 
sondern mit ihm und angesichts von ihm zu leben erlaubt.»481  

Doch ist dies ein steiniger Weg. Der Karsamstag ist auch ein Tag der Dun-
kelheit, der Trauer und Klage. Kein «Morgenglanz der Ewigkeit» in Sicht! 
In dieser Hinsicht gilt, was Henning Luther den Seelsorgenden ins 
Stammbuch geschrieben hat:  

«In Klage und Verzweiflung liegt mehr ehrliche Hoffnung als in Beteue-
rung von Sinn und Lebensgewissheit. Die Trauer hält die Treue zum 
Anderen, zum Besseren, zum Ende des Leidens, den die Affirmation des 
Daseins längst verraten hat. Nur wer klagt, hofft.»482  

Seelsorge hat nach Henning Luther zuerst der Klage und der Verzweiflung 
unzensiert Raum zu geben, satt Sinnantworten zu vermitteln, so wie Hiob 
es von seinen belehren wollenden Tröstern fordert: «Hört doch, hört mein 
Wort, und das sei der Trost, den ihr mir gewährt. Ertragt es, dass ich rede» 
(Hiob 21,2f).  

 
480 Philosophische und theologische Reflexionen zu Traumaerfahrungen fin-

den sich auch bei William Desmond: Being at a Loss. Reflections on Phi-
losophy and the Tragic, in: Georgopoulos (Hg.): Tragedy and Philosophy 
(siehe Anm. 102), 154–186. Desmond deutet die traumatische und post-
traumatische Erfahrungsperspektive als ein doppeltes «crossing over»: zu-
nächst vom Leben in den Tod, von wo aus auf das Leben zurückgeblickt 
wird, dann umgekehrt vom Tod ins Leben, um von dort auf den Tod 
zurückzublicken. Siehe auch: Cathy Caruth: Unclaimed Experience. 
Trauma, Narrative, and History, Baltimore 1996, 57–72.  

481 Dalferth: Malum (siehe Anm. 439), 524. 
482 Luther: Die Lügen der Tröster (siehe Anm. 6), 170. Ähnlich: Catherine 

Keller: On the Mystery. Discerning Divinity in Process, Minneapolis, 
MN, 2008, 73.  



264 Die Erfahrung des Tragischen 

Für die Begleitung der von tragischen Erfahrungen Betroffenen 
braucht es Empathie, d. h. die Bereitschaft, sich auf die Erfahrung des an-
deren einzulassen, um sie so weit wie möglich von innen heraus zu verste-
hen, ohne von ihr absorbiert zu werden. Eine einfühlsame Distanz der sie 
Begleitenden ermöglicht es den Betroffenen, dann auch selbst Distanz zur 
tragischen Erfahrung zu gewinnen, um sich so zu dieser Erfahrung in Be-
ziehung zu setzen. Auf diese Weise können sich Resilienzen bilden.483 

Dies geschieht durch eine konstruktive Erinnerung, die mehr ist als ein 
bloßes Sich-Zurückversetzen in die Vergangenheit. Sie «gedenkt» dessen, 
was war, bezieht dabei auch die nicht-verwirklichten Möglichkeiten mit 
ein, bewertet das Gewesene und macht es so für die Gegenwart und Zu-
kunft fruchtbar. Sie deckt die Einflussfaktoren auf, die zur tragischen 
Situation führten, und die Prägungen, die das Handeln darin bestimmt 
haben. Damit wird eine Selbstunterscheidung von diesen Prägungen und 
eine selbstbewusste Weiterentwicklung möglich.  

Je mehr sich die Fähigkeit zur Imagination mit der Erinnerung verbin-
det, umso stärker richtet sich der Blick nach vorne auf die Überschreitung 
der aus der Vergangenheit herausgewachsenen Gegenwart auf Möglich-
keitsspielräume der Zukunft. So sehr deren Verwirklichung auch von vor-
gegebenen Bedingungen abhängt, so wird sie doch auch von der Kraft von 
Visionen und Hoffnungen bestimmt. Das ermöglicht es, schrittweise die 
Lähmung zu transzendieren, welche die tragische Erfahrung hinterlassen 
hat, die ja durch Ausweglosigkeit, d. h. durch das Fehlen von Entwick-
lungsmöglichkeiten charakterisiert war.  

Doch vermag kein therapeutisches Handeln das geschehene Unheil un-
geschehen zu machen und die geschlagenen Wunden zu heilen. Bei aller 
menschlichen Zuwendung wird bei den Betroffenen immer die posttrau-
matische Narbe zurückbleiben, so wie beim auferstandenen Jesus die Nar-
ben der Kreuzigung zurückblieben. Auf dem Weg zur Verarbeitung der 
tragischen Erfahrung wird diese nie ganz überwunden. Wenn man über-
haupt von einem Heilwerden sprechen kann, so besteht es in der Bildung 
neuer Vertrauensgrundlagen, tragfähiger Beziehungsnetze und der Aus-
richtung auf einen gangbaren Weg in die Zukunft.  

 
483 Auch Wendy Farley betont die Bedeutung des Mitgefühls bzw. Mitleids 

für die Bewältigung tragischer Situationen: «Compassion is the resilience 
of the passion for justice that survives tragedy and in fact resists and defies 
it» (Farley: Tragic Vision [siehe Anm. 445], 39). 



Dem Tragischen Raum geben 265 

6.5 Gläubiger Realismus statt Heilsoptimismus 

Es mag dem Heilsbedürfnis der Glaubenden entgegenkommen, das Tra-
gische als im Grunde schon überwunden anzusehen. Doch handelt es sich 
dabei nicht um den gläubigen Realismus, den schon Paulus – etwa gegen-
über den Enthusiasten in Korinth – einforderte. Die christliche Erlösungs-
hoffnung darf nicht zu einer Verherrlichung der tragischen Erfahrungs-
wirklichkeit führen. Wenn die tragischen Erfahrungen und die ihnen 
zugrunde liegenden Urspannungen des menschlichen Existenzvollzugs im-
mer schon aus der Perspektive ihrer eschatologischen Überwundenheit be-
trachtet werden, hilft das nicht, um im Tragischen bestehen zu können 
und therapeutische Impulse freizusetzen, sondern es stellt eine Sedierung 
dar, die den Opfern nur als Zynismus erscheinen kann.  

Die christliche Erlösungshoffnung verweist auf eine durch die «Aufer-
stehung» Jesu bekräftigte Verheißung, deren Erfüllung noch aussteht. Als 
solche kann sie dann durchaus auch die Existenzhaltung eines Menschen 
in der Gegenwart bestimmen und auf diese Weise im Vorschein ihrer 
gänzlichen Erfüllung anfangshaft realisiert werden. Das rechtfertigt aber 
nicht, die Welt und den Menschen als schon erlöst zu sehen.  

Zu Recht weist Dietrich Mack darauf hin, dass eine präsentische 
Eschatologie in der Gefahr steht, den christlichen Glauben in einen naiven 
Heilsoptimismus abgleiten zu lassen.484 Die Möglichkeit, tragisches Un-
heil zu erleiden, in ausweglose Konflikte zu geraten, zu scheitern, der Sinn-
losigkeit ausgesetzt zu sein, ist allgegenwärtig. Jesus hat all das nicht über-
wunden, sondern erlitten.  

Nach Röm 6,1–11 steht die Teilhabe an der Auferstehungswirklichkeit 
noch aus (vgl. auch 2Tim 2,18). Die Existenz der Christen ist eine Exis-
tenz «unter dem Kreuz». Dazu gehört die Erfahrung von sinnlosem Un-
heil. Es ist dies keine bloß uneigentliche Erfahrung, sondern eine ganz und 
gar eigentliche.  

Theologisch sachgemäß von göttlicher Verheißung zu sprechen, be-
deutet demnach, die Differenz von Verheißung und Erfüllung in Rech-
nung zu stellen. Karl Barth hat diese Differenz in seinen frühen Schriften 
eingeschärft:  

«Verheißung ist nicht Erfüllung. Verheißung bedeutet, dass Erfüllung uns 
versprochen ist. Verheißung hebt die Notwendigkeit zu glauben nicht auf, 

 
484 Mack: Ansichten zum Tragischen und zur Tragödie (siehe Anm. 19), 128.  



266 Die Erfahrung des Tragischen 

sondern begründet sie. Verheißung ist des Menschen Teil, Erfüllung ist 
Gottes Teil. […] Vorweggenommene Erfüllung raubt uns auch die Ver-
heißung.»485  

Geradezu tragisch ist es, dass Barth auf dem Weg zur Ausbildung seiner 
christozentrischen Wort-Gottes-Theologie diese Einsicht hinter sich gelas-
sen zu haben scheint und nun die Auffassung vertrat, dass in Christus die 
Verheißung Gottes ein-für-allemal erfüllt ist und die Glaubenden an die-
ser erfüllten Verheißung partizipieren.  

In der «Theologie der Krise» nach dem Ersten Weltkrieg fand eine pro-
grammatische Abwendung vom heilsgeschichtlichen Denken statt. Gott 
wurde als der ganz Andere vorgestellt, der gewissermaßen als Kritiker der 
Geschichte «senkrecht von oben» spricht und handelt. Wolfhart Pannenberg 
sprach von einer «antihistorischen Revolution»486. Damit war die Mög-
lichkeit eröffnet, die menschliche Existenz und die Geschichte in ihrer 
Abgründigkeit, Gebrochenheit und in ihren tragischen Verstrickungen zu 
sehen. Diese Möglichkeit blieb aber in den Weiterentwicklungen der 
Dialektischen Theologie weitgehend ungenutzt. Stattdessen überwölbte 
die Wort-Gottes-Theologie die Realgeschichte mit der Gottesgeschichte – 
«Gott in der Geschichte seiner Taten» sei der Gegenstand evangelischer 
Theologie, postulierte Karl Barth.487 Diese Geschichte hat ihren Kulmi-
nationspunkt in der heilshaften Gottesoffenbarung in Jesus Christus. Für 
das Tragische ist letztlich kein Platz darin.  

In seiner Kirchlichen Dogmatik schreibt Barth dann 1940:  

«In der Erkenntnis und im Bekenntnis der Barmherzigkeit Gottes zer-
bricht gerade das, was man als die Tragik der menschlichen Existenz so 
ernst zu nehmen pflegt. Es gibt etwas Ernsteres als sie, nämlich dies, dass 
unsere Not – und zwar gerade die Not unserer Sünde und Schuld – in 

 
485 Karl Barth: Not und Verheißung der christlichen Verkündigung (1922), 

in: ders.: Das Wort Gottes und die Theologie, München 1924, 99–124; 
abgedruckt, in: Karl Barth Gesamtausgabe, Bd. 19, Zürich 1990, 65–97, 
Zitat: 89. 

486 Wolfhart Pannenberg: Problemgeschichte der neueren evangelischen Theo-
logie in Deutschland. Von Schleiermacher bis zu Barth und Tillich, 
Göttingen 1997, 354 u. ö. 

487 Karl Barth: Einführung in die evangelische Theologie, Zürich 31985, 15 
(kursiv). 



Dem Tragischen Raum geben 267 

Freiheit aufgenommen, in Gott selber ist und dort erst, nur dort, wirkliche 
Not ist.»488  

Das heißt im Umkehrschluss: Die als Tragik erfahrene Not ist für den 
Menschen keine wirkliche, ernsthafte Not. Es scheint ihm nur so – aus der 
Perspektive remoto Christo. Auch hier begegnen wir wieder einer theologi-
schen Abmäßigung tragischer Erfahrungen, die das Tragische bagatelli-
siert. Es wird zu einer uneigentlichen, weil noch nicht vom Auferstehungs-
glauben erleuchteten Erfahrung herabgestuft, die im Lichtkegel des 
göttlichen Heilshandelns nur begrenzte Aufmerksamkeit verdient. Die 
Seelsorge kann ihre Aufgabe darin sehen, dieser Erfahrung mit der Ver-
kündigung der Heilsgewissheit zu begegnen.  

Die in Christus besiegelte eschatologische Heilshoffnung kommt aber 
nur dann wirklich zur Geltung, wenn zum einen die geschichtlichen und 
existenziellen Unheilserfahrungen uneingeschränkt ernst genommen wer-
den und wenn zum anderen der «eschatologische Vorbehalt» nicht einge-
zogen wird. Dieser erinnert daran, dass es sich eben um eine Hoffnung 
handelt. In der Geschichte realisiert sich das Heil Gottes nur fragmenta-
risch. Diese Realisierungen heben das tragische Unheil nicht auf, vermö-
gen aber die Hoffnung zu stärken und auf diese Weise den Absturz in die 
Apathie zu verhindern.  

Die mit dem christlichen Glauben gegebene Hoffnung hat verschie-
dene Reichweiten: In kurzer Reichweite besteht sie darin, dass die göttliche 
Kreativität neue Möglichkeitsspielräume eröffnen und Impulse zur Verar-
beitung der tragischen Erfahrung in diese Spielräume einspielen kann; dass 
sich heilsamer Beistand findet und Kraftquellen auftun, um erste Schritte 
auf dem Weg zu einer neuen Lebensorientierung zu gehen. Auf diese 
Weise kann das Tragische punktuell transzendiert werden. Rowan 
Williams spricht in diesem Zusammenhang in Anlehnung an Martha 
Nussbaum von «a moment of ‹healing without cure›»489. 

In großer Reichweite richtet sich die Hoffnung des christlichen Glau-
bens auf die Erfüllung der eschatologischen Verheißungen, wie sie etwa 
am Ende der Johannesapokalypse ausgesprochen sind: Gott wird «abwi-
schen […] jede Träne von ihren Augen, und der Tod wird nicht mehr 
sein, und kein Leid, kein Geschrei und keine Mühsal wird mehr sein» 

 
488 KD II/1, 420. 
489 Williams: The Tragic Imagination (siehe Anm. 419), 14, unter Bezug-

nahme auf: Nussbaum: The Fragility of Goodness (siehe Anm. 26), 82. 



268 Die Erfahrung des Tragischen 

(Apk 21,4). Das berechtigt zur Hoffnung, dass die Geschichte Gottes mit 
der Menschheit nicht in tragisch zu nennenden Verhängnisstrukturen 
endet, sondern die allgegenwärtige Möglichkeit des Tragischen in die 
heilshafte Allgegenwart Gottes aufgehoben wird.  

Die Theologie kann nicht bei der Beschreibung, der Deutung und Er-
gründung tragischer Erfahrungen stehen bleiben; sie hat ihnen etwas ent-
gegenzusetzen, kommt also nicht umhin, ein «Ja-aber»-Schema anzuwen-
den. Doch darf das «Aber» nicht in der Behauptung eines Faktums 
bestehen – des Faktums, dass das Tragische in Christus ein für allemal 
besiegt ist. Eine solche Zusage hat als vorweggenommene Erfüllung den 
Charakter einer Illusion, der die Verheißung abhanden kommt. Gläubiger 
Realismus besteht demgegenüber darin, der allgegenwärtigen Möglichkeit, 
in tragische Verhältnisse zu geraten, unverblendet ins Auge zu schauen 
und aus dem Glauben an die verwandelnde Kraft Gottes Resilienzpoten-
ziale für den Umgang mit solchen Erfahrungen zu aktivieren. Das Ver-
trauen darauf, dass Gottes Möglichkeiten weiter reichen als alles Men-
schenmögliche kann eine Kraft freisetzen, die dazu hilft, im Erleiden des 
Tragischen bestehen zu können, an und in der Erfahrung des Scheiterns 
nicht zugrunde zu gehen. Das «Aber» besteht in einer offenzuhaltenden 
Möglichkeit: in der Verheißung, dass daraus Neues erwachsen kann; so 
wie aus Jesu Tod neues Leben einer Nachfolgegemeinschaft erwachsen ist 
und so wie es Apk 21,5 in Aussicht stellt: «Siehe, ich mache alles neu».  

Das christliche «Aber» definiert nicht Sinn ins Sinnlose hinein, sondern 
ermutigt zum Aufbruch aus der Lähmung, welche die tragische Erfahrung 
erzeugt hat. Es ist ein Bewegungsimpuls nach Mt 11,5: «Blinde (werden) 
sehen und Lahme gehen». Nicht Sinn im sinnlosen Tragischen zu suchen 
ist die Aufgabe der Theologie und der kirchlichen Verkündigung, sondern 
Denkformen anzubieten, die das Tragische verstehbar machen, und zu 
neuen Erfahrungen zu ermutigen, die über das Tragische hinausgehen.  

 



 

Personenregister 

Die Namen der Autorinnen und Autoren der in den Fußnoten angegebe-
nen Literatur sind nicht in das folgende Register aufgenommen. 
 

Adorno, Theodor .................. 88 
Aischylos ........ 29f, 61, 121, 176 
Anaximander ........................ 93 
Angehrn, Emil .... 157, 165, 168 
Anouilh, Jean ........................ 26 
Aristoteles .... 27, 35–39, 43, 48, 

66, 75, 134, 161, 194, 205, 
240 

Augustin .... 172f, 175, 245, 250 
Aurel, Mark .......................... 13 
Balthasar, Hans Urs von.... 216–

219, 222, 233, 261f 
Barth, Ferdinand ................... 32 
Barth, Karl ........... 88, 236, 265f 
Beckett, Samuel .............. 26, 52 
Bendemann, Reinhard von 

202 
Benjamin, Walter ..... 26, 43, 88, 

176, 242 
Benn, Gottfried................... 150 
Berdjajew, Nikolaj .............. 213 
Bernays, Jakob ...................... 36 
Bernhart, Joseph ........ 213–215, 

235f 
Beza, Theodor ..................... 195 
Boehm, Rudolf ..................... 70 
Boethius ...................... 143, 177 
Bohrer, Karl Heinz.... 27, 43, 70 
Bonhoeffer, Dietrich .......... 159, 

232 
Brereton, Geoffrey ...... 184, 254 

Breuer, Rolf .......................... 71 
Buber, Martin ..................... 199 
Büchner, Georg ....... 11, 26, 59, 

141 
Calderón, Pedro ........ 167, 207f, 

210–212, 217 
Camus, Albert ................. 26, 51 
Casper von Lohenstein, Daniel

 ........................................ 43 
Chrysostomus ............. 172, 174 
Clemens von Alexandria..... 177, 

204 
Corneille, Pierre .............. 26, 42 
Cullmann, Oskar ................ 185 
Dalferth, Ingolf U. .............. 263 
De La Torre, Miguel ........... 234 
de Unamuno, Miguel .......... 131 
Drewermann, Eugen ........... 141 
Duns Scotus ........................ 144 
Dürrenmatt, Friedrich .. 17, 212 
Eagleton, Terry ................... 254 
Ehrenberg, Hans ......... 180, 254 
Epiktet ................................ 202 
Euripides ..... 29–32, 40, 61, 65, 

103, 172, 175, 177, 193, 
201f, 205, 219 

Eusebius ............................. 204f 
Ezekiel der Tragiker ............ 204 
Farley, Edward ............ 203, 239 
Felski, Rita ............................ 10 
Fengler, Sarah I. .................. 208 



270 Die Erfahrung des Tragischen 

Fulda, Daniel ........ 50, 125, 140 
Galle, Roland .................. 51, 53 
Gelfert, Hans-Dieter .... 26f, 138 
Georgopoulos, Nenos A. ....... 70 
Gestrich, Christof ............... 246 
Girard, René ....................... 176 
Goethe, Johann Wolfgang von

 ...................... 25, 61, 64, 78 
Gorgias von Leontinoi .......... 33 
Gryphius, Andreas ................ 43 
Hans Ehrenberg .................. 184 
Hart, David Bentley .... 176, 235 
Hartmann, Eduard von ... 61, 86 
Hauptmann, Gerhart ...... 26, 59 
Hebbel, Friedrich ........... 26, 48, 

167, 242 
Hegel, Georg W. F. ........ 9, 17f, 

61, 66, 73–75, 77, 79, 80–
83, 85–88, 91, 97f, 122, 
135, 147, 149, 159, 215 

Herrmann, Leonhard ............ 45 
Hochhuth, Rolf ............ 58, 212 
Hübner, Ulrich ................... 194 
Humphreys, W. Lee ............ 188 
Huxley, Aldous ..................... 68 
Ibsen, Henrik ........................ 58 
Irving, John ........................ 162 
Janz, Paul D. ....................... 179 
Jaspers, Karl ....... 17, 41, 75, 80, 

114–125, 127, 131, 149, 
181, 207, 242 

Jay, Jeff ............................... 190 
Kant, Immanuel ............ 48, 251 
Kierkegaard, Søren ......... 79, 88, 

165 
Kleist, Heinrich von .............. 58 
Krause, Cyprian .................. 219 
Krüger, Manfred ................. 149 

Laktanz .............................. 172f 
Leibniz, Gottfried Wilhelm 

73, 150, 186, 238 
Lesch, Walter ...................... 182 
Lessing, Gotthold Ephraim 

 ......... 26, 36, 44, 46–49, 76, 
121 

Lowth, Robert .................... 194 
Lukrez ................................... 69 
Luther, Henning ........... 15, 263 
Luther, Martin .... 144, 237, 245 
Lyotard, Jean-François .......... 13 
Mack, Dietrich ................... 265 
MacKinnon, Donald M. .... 221, 

223–225, 233 
Mandel, Oscar ................ 16, 68 
Marcuse, Ludwig ................ 154 
Marquard, Odo .................. 176 
Melanchthon, Philipp ......... 178 
Michel, Laurence ........ 163, 181 
Moltmann, Jürgen ...... 214, 233 
Musil, Robert ...................... 137 
Niebuhr, Reinhold ........ 57, 180 
Nietzsche, Friedrich ....... 14, 17, 

54, 66, 77, 80, 90, 93, 98–
106, 108, 114, 124, 126, 
141, 150, 159f, 178 

Notker I. von St. Gallen ...... 237 
Nussbaum, Martha ............. 267 
Ovid ................................... 202 
Pannenberg, Wolfhart ......... 266 
Pietropaolo, Domenico ....... 206 
Platon ........ 27, 34, 39, 75, 172, 

174f, 215 
Plotin .................................. 175 
Plutarch .......................... 34, 69 
Quash, Ben ......................... 189 
Raabe, Wilhelm .................... 69 



Personenregister 271 

Racine, Jean ............ 26, 42, 207 
Rad, Gerhard von ............... 192 
Rahner, Hugo ..... 177, 218–220 
Rambo, Shelly ..................... 262 
Ricœur, Paul .......... 62, 76, 123, 

125, 192 
Ritschl, Dietrich ......... 186, 253 
Roche, Mark W. ...... 55, 57–59, 

141 
Rosenzweig, Franz............... 199 
Rüsch, Ernst Gerhard ......... 221 
Sands, Kathleen M. ............... 19 
Sartre, Jean-Paul ............ 26, 52f 
Schadewaldt, Wolfgang ....... 148 
Scheler, Max ...... 17, 75, 80, 86, 

106–116, 124, 127, 130, 
149, 159, 242 

Schelling, Friedrich W. J. ....77f, 
85f, 110, 147, 159, 165, 
215, 233 

Schiller, Friedrich .... 26, 48f, 58, 
65f, 69, 76–78 

Schlegel, Friedrich ................. 76 
Schnelle, Udo ..................... 199 
Schoonenberg, Piet ............. 249 
Schopenhauer, Arthur .... 12, 14, 

17, 66, 74f, 77, 79f, 90f, 
93–99, 102, 105f, 114, 150, 
159, 167, 209, 241 

Seneca ......................... 172, 202 
Sewall, Richard B. ............... 204 
Shakespeare, William ..... 26, 40, 

47, 64f, 88, 151, 227 

Sophokles ........ 29–32, 65, 121, 
151 

Sparn, Walter ...... 213, 242, 258 
Steiner, George .......... 150, 181, 

204, 242 
Strauß, Botho ..................... 188 
Suchocki, Marjorie H. ........ 245 
Szondi, Peter ...... 61, 80, 86–89, 

124, 139 
Tertullian ................... 172f, 178 
Theodor von Mopsuestia .... 194 
Thespis ................................. 29 
Thomas von Aquin ............. 144 
Tieck, Ludwig ....................... 65 
Tillich, Paul ....... 123, 220, 234, 

255 
Tracy, David ....................... 188 
Trautsch, Asmus .......... 89, 125, 

130, 162 
Tück, Jan-Heiner ............... 219f 
Valk, Thorsten ...... 50, 125, 140 
Vogt, Ernst ......................... 205 
Voltaire ......................... 42, 207 
Wagner, Richard ......... 103, 105 
Weil, Simone ...................... 169 
Westermann, Claus ............. 196 
White, Thomas ................... 174 
Williams, Donald Cary ....... 189 
Williams, Rowan ........ 225, 267 
Wittgenstein, Ludwig......... 142, 

179, 204 
Wolter, Michael .................. 201 
Zimmermann, Robert .......... 32f 
Zumstein, Jean .................... 261 


	Cover
	Haupttitel
	Impressum
	Inhalt
	Vorwort
	1. Einleitung
	1.1 Das Tragische in der Kunst, in der Philosophie und im Leben. Die Frage nach der Perspektive
	1.2 Das Tragische als diskursives Konzept und als existenzielle Erfahrung. Die Frage nach der Hermeneutik
	1.3 Das Tragische im Sein und im Bewusstsein. Die Frage nach dem Wirklichkeitsstatus

	2. Das Tragische in den Tragödien
	2.1 Die attischen Tragödien und die philosophische Kritik daran
	2.2 Shakespeares Dramen
	2.3 Das barocke und das bürgerliche Trauerspiel in Deutschland
	2.4 Moderne Dramen
	2.5 Postdramatisches Theater
	2.6 Typologien der Tragödien
	2.7 Strukturelemente des Tragischen in den Tragödien
	2.8 Die Tragödie als Schau-Spiel

	3. Das Tragische als Thema der Philosophie
	3.1 Dialektik als Ereignungsprinzip des Tragischen
	3.1.1 Die Selbstentzweiung des Geistes und ihre Aufhebung. Das Tragische bei Hegel
	3.1.2 Szondis Einspruch: Das Tragische ohne Versöhnung

	3.2 Das Tragische im Seinsgrund: Philosophischer Pantragismus
	3.2.1 «Widerstreit des Willens mit sich selbst». Das Tragische bei Schopenhauer
	3.2.2 «Pessimismus der Stärke». Das Tragische bei Nietzsche

	3.3 Das Phänomen des Tragischen zwischen Sein und Bewusstsein
	3.3.1 Das Tragische als Wertkonflikt (Scheler)
	3.3.2 Das «tragische Wissen» (Jaspers)

	3.4 Die Lösung des Tragischen von der Tragödie

	4. Die Phänomenologie der tragischen Erfahrung
	4.1 Tragische Situationen
	4.2 Kennzeichen tragischer Situationen
	4.2.1 Leidverursachendes Unheil
	4.2.2 Kontingenz und Notwendigkeit
	4.2.3 Sinnlosigkeit
	4.2.4 Konflikt bzw. Kollision
	4.2.5 Verfehlung, Verkehrung und Lähmung der Handlungsabsicht
	4.2.6 Aufbegehren gegen das Tragische
	4.2.7 Schuld

	4.3 Bilanz: Das Tragische weiter denken

	5. Theologische Interpretationshorizonte des Tragischen
	5.1 Aversionen gegen Tragödien und tragische Weltsichten
	5.1.1 Kritik an den Schauspielen
	5.1.2 Kritik an der mythischen Weltanschauung der Tragödien
	5.1.3 Kritik an den philosophischen Konzepten des Tragischen
	5.1.4 Antitragische Grundüberzeugungen

	5.2 Tragisches in der Bibel
	5.3 Eine jüdische Tragödie
	5.4 Christliche Tragödien?
	5.5 Systematisch-theologische Ansätze zur Deutung des Tragischen

	6. Dem Tragischen Raum geben
	6.1 Ausgangs- und Eckpunkte
	6.2 Verheißung statt Sinn
	6.3 Das Tragische in der Schöpfung
	6.3.1 Das Tragische als Erscheinungsform des Chaotischen
	6.3.2 Das Tragische als Erscheinungsform der «Grundsünde»
	6.3.3 Das Tragische als Fallgrube in der Schöpfung

	6.4 Die Tragik Jesu
	6.4.1 Das Kreuz als Inbegriff tragischer Sinnlosigkeit
	6.4.2 «Auferstehung» zu neuem Sinn
	6.4.3 Karsamstag als Erfahrungsort des Tragischen

	6.5 Gläubiger Realismus statt Heilsoptimismus

	Personenregister


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice




