Univ-Prof. DDr. Gotthold Hasenhttl

Rezension:

Tobias Grimbacher, Uber dem Wasser. Gottesfrage in zwei Akten.
Edition NZN bei TVZ, Ziirich 2014 (102 Seiten, Fr. 19.80; eBook: Fr. 17.-)

Es ist sicher ein Wagnis, ein Theaterstiick zu verfassen, das sich fast ausschliefSlich mit der Gottes-
frage auseinandersetzt. Dabei geht es nicht um eine Fixierung auf ein bestimmtes Gottesbild,
sondern darum, verhirtete Ansichten iiber Gott, die durch Religion und Kirche geprigt sind,
aufzusprengen und zum Nachdenken iiber Sinn und Unsinn unserer Existenz anzuregen. Das
Buch fasziniert den Leser bis zur letzten Seite. Der Anhang, der als Kommentar zum Stiick ge-
dacht ist, trigt wesentlich zum tieferen Verstindnis der Gottesfrage bei und konfrontiert den Le-
ser mit theologischen- und auch Wirtschaftssystemen. Der Autor stellt eine Minnergesellschaft
vor. Unter den Personen fehlt die Frau. Das konnte zu dem Missverstindnis Anlass geben, dass
das weibliche Geschlecht keinen Beitrag zu den Lebensfragen leisten konnte. Es ist jedoch wohl

so zu verstehen, dass es in der Person «Mensch» eingeschlossen ist.

Schon im Prolog wird auf die Alternative hingewiesen: Einerseits die Anbetung des Goldenen
Kalbes als Symbol fiir Geld, Wirtschaft und einen Gott, den man haben kann und andererseits
die Gotteserfahrung, die in der Mitmenschlichkeit und Solidaritit méglich ist und der Wiirde des

Menschen gegeniiber Macht und Geld den Vorrang gibt.

Das Stiick eroffnet mit dem «Chor der Bischofe». Die kirchliche Lehre tiber Gott und Mensch
wird gut zusammengefasst. Der Glaube wird als blinder Gehorsam gegeniiber der Hierarchie ver-
standen. Dabei fillt die Behauptung besonders auf (Katechismus der Katholischen Kirche Nr.
760): «Die Kirche ist das Ziel aller Dinge». Dabei ist nicht die augustinische Kirche als Gemein-
schaft der Glaubenden, die auf der Erde verstreut leben, gemeint, sondern eine Kirche, die mit

der Hierarchie identisch ist.

Im 1. Akt beginnt die Diskussion, ob es eine Wahrscheinlichkeit gibt, dass Gott existiert. Anders
als im «Chor der Bischofe» ist jetzt der einzelne Bischof, der auf seinen Ornat verzichtet, sehr viel
differenzierter. Wenn er auch bei der Personenbeschreibung als typischer Institutionsvertreter der
Kirche charakterisiert wird, so rit er doch zur Vorsicht, da unsere Gottesvorstellungen mehr als
fraglich sind. Er argumentiert: Gott ist anders! Er gibt sogar dem Freidenker, dem Atheisten
recht, indem er das Alte Testament (Kohelet) zitiert: Freu dich an der Liebe jeden Tag deines

Lebens, den Gott dir gibt. Zugleich gibt er jedoch zu bedenken, dass unser Leben verginglich ist.



Univ-Prof. DDr. Gotthold Hasenhttl

Diese Verginglichkeit, die uns Angst einfl6f§t und aus der vielfach die Gottesideen entstehen,
stellt uns vor die Frage nach dem Grund des Ganzen. Diese Aussage veranlasst den Atheisten zu
erkliren, dass die Welt, das Ganze keinen Grund hat und daher Gott tiberfliissig ist. Das begriin-
dende Denken fihrt nicht zu Gott. Letztbegriindungen versagen. Gott ist in diesem Denken Lii-
ckenbiifler, der die Bediirftigkeit des Menschen auftheben soll. Die Kontingenz, die Zufilligkeit
des Menschen, ist aber kein falscher Schein, der durch Gott beseitigt werden kann. Daher schei-
tern notwendig alle Gottesbeweise, da Gott nicht der Schlusspunkt scheinbar logischer Uberle-
gungen ist. Des Menschen Zweifel an der Existenz Gottes kann dadurch nicht behoben werden.
Die Suche nach dem Grund von allem setzt zugleich ein hierarchisches Denken voraus, wobei der
Grund von allem das héchste Wesen ist, die hierarchische Spitze. Dagegen wendet der Theologe
im Theaterstiick ein, dass gerade der christliche Gottesgedanke durch die «Dreifaltigkeitslehre»
enthierarchisiert wurde. Gott ist kein Monarch oder Potentat, sondern als Vater, Sohn und Geist
eine Bezichungsgemeinschaft, in der es keine Uber- oder Unterordnung gibt, sondern nur Bezie-
hungen auf gleicher Ebene. Daher kann kein hierarchisches Argumentieren zu Gott fiihren, son-
dern nur ein an-archisches. Nicht Herrschaft und Macht, sondern Solidaritit und Gemeinschaft
erdffnen ein sinnvolles Nachdenken iiber Gott. Jedes Gottesbild ist jedoch nur eine Analogie aus
unserer Erfahrungswelt. Von Gott als Person oder Du zu sprechen, kann nur ein Symbol sein.
Ebenso auch wenn man von ihm als Tiefe der Diesseitigkeit oder der Welt spricht. Wie die Liebe
zugleich das Michtigste und Ohnmichtigste im Leben ist, ist Gott «allmichtige Ohnmacho. Er
ist die coincidentia oppositorum (der Zusammenfall der Gegensitze), wie schon Nikolaus von

Kues im Mittelalter lehrte und entgeht so jeder Vergegenstindlichung.

Die Fiille der Gedanken und Argumente, die die Diskutierenden im Theaterstiick vorbringen,
lassen sich in Kiirze kaum wiedergeben und verweisen auf die Notwendigkeit, den Text selbst zu
lesen. Die Gottesfrage in ihrer Zweideutigkeit bewegt die Menschheit von Anbeginn, auch wenn
der Freidenker im Stiick meint, dass erst im Jahr 1659 ein anonymer Philosoph die Existenz Got-
tes bestritten habe. Z.B. Lukrez, der berithmte lateinische Schriftsteller (f 55 v. Chr.) bestritt in
seinem Werk «Uber die Natur der Dinge» heftig die Existenz irgendeines Gottes, hielt jedoch an
der Liebe als Sinngebung des Lebens fest. Fiir ihn ist nicht der Sinn des Lebens das Leben, wie es
der Freidenker im Stiick ausdriickt, sondern das Lieben. Dieses verhindert, dass der Mensch, wie
es die heutige Wirtschaft tut, selbst zum Konsumgut wird. In der Wegwerfkultur ist der nicht
funktionierende Mensch selbst nur «Miill». Um diese menschenverachtende Haltung zu tiber-
winden, ist das Vertrauen notwendig, dass Gottes Gegenwart dort ist, wo sich das Gute ereignet.

Da ist der Bereich Gottes, der mitten unter uns ist, wenn wir eine liebende Beziehung aufneh-



Univ-Prof. DDr. Gotthold Hasenhttl

men. Sie ermdglicht, dass wir nicht in den Gefahren und Angsten des Lebens untergehen, son-
dern diese tiberwinden, tiberschreiten gleichsam wie die Fluten des Wassers. Solange Petrus ver-
traut, kann er sich iiber dem Wasser halten, sobald er nur noch die Bedrohung sieht, versinkt er
in ihr. Jesus, als Symbol der Liebe, rettet ihn und jeden, der es wagt tiber das Wasser, die Flut der
vernichtenden Furcht hinwegzuschreiten. Dann kann es gelingen, dass wir ein sinnvolles Leben
haben. Der Autor ist der Meinung, dass Kirche als ganze und nicht als Konfession, ein solcher
Raum der Sinngebung sein kénnte. Die Liebe konnte «brennen», wenn wir die Glut von der
Asche befreien. Fihrt aber wirklich, um ein anderes Bild zu gebrauchen, die Kirche mit dem
Herrn, mit Jesus {iber die Wasser der Angste? Ist Jesus wirklich im Schiff, wenn die Wellen her-
anbrausen oder haben nicht doch die kirchlichen Hierarchen Jesus schon lingst tiber Bord gewor-
fen, wie es bei Jonas geschehen ist, um sich des listigen Gastes zu entledigen und so in Ruhe herr-
schen zu konnen? Das oft gebrauchte Hirtenbild fir die Hierarchen dient zur Rechtfertigung
dieser «Hirten und Oberhirten». Es mag nach Idylle, nach Sorge und Bewahrung der Welt klin-
gen. Man vergisst jedoch gerne, dass die Hirten ihre Herde auf die griine Au fithren, nur um die
Schafe scheren und gut ernihrt schlachten zu kénnen. Das Bild eines Wildhiiters wire angebrach-
ter, der jedem Tier seine Freiheit lidsst und es nur vor den Wilderern schiitzt, die um ihres Profites
willen morden. Gott wire dann nicht eine Stiitze der Machtanspriiche iiber den Menschen, son-

dern Aufruf zu Gerechtigkeit und Liebe und Verzicht auf Gewinnmaximierung,.

Der Mensch verursacht durch seine Lieblosigkeit den «Tod Gottes». Der Atheist erinnert uns,
dass Gottes Gegenwart keine Selbstverstindlichkeit ist. Gott konnte der Index echter Mensch-
lichkeit sein. Allerdings ist es notwendig, dass wir vom vergegenstindlichten Gottesgedanken
ablassen und ihn als Erfahrung in der liecbenden Bejahung des Mitmenschen erkennen. Nur so ist
Gott zugleich Einspruch gegen die Entmenschlichung des Menschen als einem finanziellen und
objektivierten Nutzungsfaktor. Erginzend kann diese Unterscheidung zwischen einem Gott als
Machtanspruch und Gott als Liebe gut verdeutlicht werden durch die Au8erung einer Philoso-
phiestudentin mir gegeniiber: Ich bin eine Roma, Muslimin und Gott sei Dank Atheistin. Genau
diese Gegensitze ermdglichen einen Weg zu einem Gottesverstindnis, in dem der Sinn des Le-
bens entschliisselt werden kann. Die Fiille der Anregungen in diesem Theaterstiick kénnte man

noch lange fortfithren.

Das theologische Deutungsmuster des Stiickes (als Anhang) vertieft entscheidend die Problema-
tik, wobei verschiedene Gedanken bekannter moderner Theologlnnen aufgegriffen werden. Der

Autor meint jedoch, dass von Gott als Bejahung des Menschen zu sprechen, zu wenig und der



Univ-Prof. DDr. Gotthold Hasenhttl

Begriff «Reich Gottes» adiquater sei, um dem Irrtum eines objektiven «Gottwesens» entgegenzu-
treten. Ich meine, dass der Ausdruck «Bereich Gottes», der im zwischenmenschlichen Verhalten
erfahren werden kann, geeigneter ist, denn Reich Gottes macht Gott doch wieder zu einem
Reichsherrn. Durch das Verstindnis Gottes als Bejahung oder sich vollziechende Liebe, die uns
geschenkt ist, wird vermieden, dass Gott zu einem Subjekt wird, anstatt ein Pridikat des Men-
schen zu sein, bzw. eine Aussage vom Menschen. Unsere Redeweise, die subjektorientiert ist,
fuhrt uns oft in die Irre. Wir sagen z.B. «es regnet» — aber wer oder was ist dieses «es»? Dieses gibt
es nicht, sondern nur «das Regnen», wie die Redeweise bei verschiedenen Indiovélkern tiblich ist.
Gott ist nicht gut, sondern das Gute verdient die Aussage: Gott. Daher ist es klar, dass in der
Erfahrung der ,guten Liebe® Gottes Wirklichkeit Gegenwart ist. Weil Liebe nur in zwischen-
menschlicher Beziehung voll verwirklicht werden kann, ist diese der privilegierte Ort der Got-
teserfahrung. Selbstverstindlich ist diese nicht darauf beschrinkt. Aber in jeder anderen Bezie-
hung (zu einem Stein, zu einer Landschaft, zu einem Tier usw.) ist ein klares Gefille gegeben. Ein
Bezug zu den «schonen Dingen» des Lebens ist keine echte Beziehung, weil all diese Dinge grofi-
tenteils Erweiterungserlebnisse des eigenen Ich sind. Wobei nicht bestritten werden soll, dass man
Gott in allen Dingen erfahren kann. Bei der Rede von der «Gerechtigkeit Gottes» liuft man Ge-
fahr ein Subjekt zu konstruieren, das eine Eigenschaft, nimlich «Gerechtigkeit» besitzt. Gottes

Gerechtigkeit ist nur dort, wo wir Gerechtigkeit verwirklichen oder sie als Geschenk erfahren.

So groflartig das Theaterstiick ist, so scheint der Autor manchmal doch in die «Objektivititsfalle»

zu geraten, wobei er sich aber immer wieder durch Gegenargumente gut aus der Schlinge zieht.

Das Buch ist ein seltener Gliicksfall von seridser Theologie, die heute immer seltener wird. Wenn

es auch nur 102 Seiten hat, so sagt es mehr iiber Gott und Lebenssinn aus als viele heutige theo-

logische Werke.

Jedem, den die Gottesfrage nicht kalt lisst und der nach dem Sinn des menschlichen Lebens

forscht, ist dieses Buch ein Leitstern.

Ich kann es voll und ganz empfehlen. Jeder wird grofSen Gewinn daraus zichen.



